

זוהר חק לישראל

In Vowelized and Punctuated Aramaic

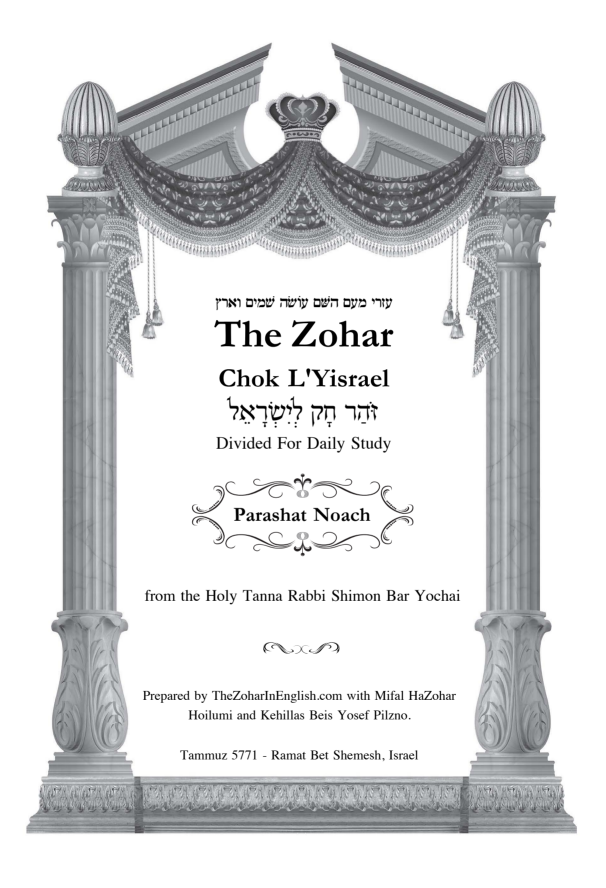
With New English Translation and Commentary

Lashon HaKodesh Translation also included

**Divided Into The 54 Parshiot** 

Parashat Noach

CONTROL CONTROL CONTROL



English Translation and Commentary Written, Edited, and Prepared for Publication by:

### TheZoharInEnglish.com

Elucidated Zohar Translations For The Jewish World TheZoharInEnglish@gmail.com - 054-841-8492

Under the Supervision of:

#### MIFAL HAZOHAR HOILUMI

Rabbi Sholom Yehuda Gross, shlita Head Of The Beit Din of Holmin - Nachal Lachish 24/8 Ramat Bet Shemesh 99093, Israel Tel: 054-843-6784 / Fax: 02-995-1300

hazohar.com@gmail.com



and

Kehillas Beis Yosef Pilzno - Rabbi Yehoshua Gerzi, shlita Nachal Ein Gedi 5/2, Ramat Bet Shemesh, 99093, Israel Tel: 054-571-0291

"Because of this work, the Book of the Zohar, [the Jews] will be redeemed from exile." - The Zohar haKadosh (III, 124b)



It is a great mitzvah to be involved in the learning of the Zohar, and in the spreading of the teachings of Rabbi Shimon Bar Yochai, to bring the Final Redemption b'rachamim. To sponsor a Weekly Parsha or entire sefer of the Zohar Chok, or the Zohar on MP3 project, please contact us at: 054-841-8492, thezoharinenglish@gmail.com

To view Haskamot for the activities of the Mifal HaZohar Hoilumi from some of the leading Gedolei Yisrael of our Generation, please contact us at: thezoharinenglish@gmail.com



#### © ALL RIGHTS RESERVED

The text of the Zohar has been kindly donated by Rabbi Benyahu Shmueli, shlit'a Rosh Yeshiva of Nahar Shalom, (Rechov Shilo #6, Jerusalem) for the ilui nishmat of our Teacher, our Rabbi, the Tzaddik haKadosh Rabbi Mordechai ben Miriam Sharabi, may his merit protect us.

## Contents - Zohar Chok L'Yisrael, Parashat Noach

| Tefillot Before Learning The Zohar                                           | 4  |
|------------------------------------------------------------------------------|----|
| Day 1 - Parashat Noach - 59b                                                 | 7  |
| - Tzadikim unify the male and female aspects of Creation.                    |    |
| - Noach's name indicated his spiritual role in the world.                    |    |
| Day 2 - Parashat Noach - 61b                                                 | 15 |
| - The Generation of the Flood sealed their fate through corrupting the brit. |    |
| Day 3 - Parashat Noach - 61b                                                 | 21 |
| - Destruction caused by separating the male and female forces in Creation.   |    |
| Day 4 - Parashat Noach - 68a                                                 | 27 |
| - Could Noach have saved his generation from destruction or not?             |    |
| Day 5 - Parashat Noach - 71a                                                 | 33 |
| - Hashem's restoration of humanity's global rulership after the Flood.       |    |
| Day 6 - Parashat B'reishit - 32a                                             | 37 |
| - The spiritual benefits of proper speech on Shabbat.                        |    |
| Day 7 - Parashat Yitro - 88b                                                 | 39 |
| -The importance and spiritual bliss of the three meals of Shabbat            |    |
| -The difference between Shabbat and Yom Tov (Festivals)                      |    |
| Lashon HaKodesh translation of Parashat B'reishit                            | 47 |
| Tefillah After Learning The Zohar                                            | 56 |
| Rebbi Shimon Bar Yochai's Promises                                           | 60 |
| Conversation with R' David Abuchatzeira                                      | 61 |
| The Chabad Rebbes and the Zohar                                              | 64 |

#### Tefillah Before Learning the Zohar (received from the Arizal)

רבון הְעוֹלְמִים וַאֲדוֹנִי הָאֲדוֹנִים, אָב הָרַחֲמִים וְהַפְּלִיחוֹת. מוֹדִים אֲנַחְנוּ לְפָּנֶיךּ יְיָ אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהַי אֲבּוֹתִינוּ, בְּקִדְּה וּבְהִשְּׁתַּחֲוִיָה, שֶׁפֵּרַבְתָּנוּ לְתוֹרְתֶךּ וְלַעֲבוֹדְתֶךּ עֲבוֹרֵת הַפֹּּרֶשׁ, וְנְתַהְּ לְנוּ חֵלֶק בְּסוֹדוֹת תֹּלֶרֶךְ הַפְּרוֹשְׁה. מָה אָנוּ, הֶשֶׁבּרבְתְּנוּ, אֲשֶׁר עֲשִׂיתְ עִפְּנוּ חֶפֶּר בְּדוֹל בְּזֶה. עַל בֵּן אֲנַחְנוּ מַפִּילִים בּינִינוּ הַבְּנִידְּ, שֶׁהִּמְחוֹל, וְתִסְלַח, לְבֶל חֲמֹאתִינוּ וַעֲווֹנוֹתִינוּ, וְאֵל יִהְיוּ עֲווֹנוֹתִינוּ מַבְּדִּילִים בֵּינֵינוּ לְבָּנֶיךְ. שֶׁהִּמְחוֹל, וְתִסְלַח, לְבֶל חֲמֹאתִינוּ וַעֲווֹנוֹתִינוּ, וְאֵל יִהְיוּ עֲווֹנוֹתִינוּ מַבְּדִּילִים בּינֵינוּ לְבָּנֵיךְ.

**Master** of the Worlds and Lord of all Lords, Father of Compassion and Forgiveness. We thank You, Hashem our G-d and G-d of our fathers, with bowing and prostration, that You brought us close to your Torah and to serve You in holy service, and that You gave us a portion in the secrets of Your holy Torah. What are we and what is our life, that You have done this great kindness? Therefore we fall in supplication before You, that You will pardon and forgive all of our sins and transgressions, and that our transgressions should not create a separation between us and You.

וּבְבוּ יְהִי רָצוֹן מִלְּפָּנֶיךּ יִיְ אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁהְכוֹגַן לְבָבֵינוּ לְיֵרְאָתֶךּ וְאַהַבְּתֶךּ, וְתַּקְשִׁיב אָזְבֶּרְינוּ אֵפֶּה, וְתִּפְּתֵח לְבְבֵינוּ הָשְׁרֵל בְּסוֹרוֹת תּוֹרְתֶךּ, וְיִהְיֶה לִפּוּדֵנוּ זֶה נַחַת רוּח לְפְנֵי כְּפֵּא אָזְנֶיךּ לְבִּירִם נִיחוֹחַ. וְתַאֲצִיל עֲלֵינוּ אוֹר מְקוֹר נִשְׁמְתֵנוּ בְּכְל בְּחִינְתֵינוּ, וְשֶׁיִּתְנוֹצְצוּ נִיצוֹצוֹת עֲבָדִיךּ הַקְּרוֹשִׁים אֲשֶׁר עֵל יָדָם וּלִּיתְ דְּבֶרִיךּ אֵפֶּה בְּעוֹלְם. וּזְכוּתְם, וּזְכוּת אֲבוֹתְם, וּזְכוּת תּוֹרְתָם, וּתְבִּתְם אֵפֹּוּ וּבְּבָרים אֵפֹּוּ וּבְּבָרִים אָבּוֹר עֵל יָדָם וְּלִית לְנִיל לְבֵל נִפְשֵׁל בְּדְבָרִים אֵלוּ. וּבִּוְכוּתְם תְּאִיר עֵינִינּוּ בְּמַה שֶּאְנוּ לּוֹבְרִים אֵלוּ. וּבְּוָלְשִׁתְם, יַעֲמוֹר לְנוּ לְבַל נִפְשֵׁל בְּדְבָרִים אֵלוּ. וֹבְיְכוּתְם הְאִיר עִינִינּוּ בְּמָה אָבְּרִי וְאַבִּים הִבְּיִם. בְּבְּלְאוֹת מִתּוֹרְתֶךְּ". יִהְיוּ לְרְצוֹן אִמְוִר יִי וְאַבִּישָׁה נְבִיל לְבָּנִין יִּי צִּנִּר יִנִי יְשָּׂרְאֵל עִינִי וְאַבִּישְׁה נִבְּלְאוֹת מִתּוֹרְתֶּדְ". יִהְיוּ לְּלְבוֹן אִבְּוֹן הָבִּבְּים בְּבְּלְיאוֹת מִתּוֹרְתָּדְ". יִהְיוּ לְרְצוֹן אִבְּיִי וְיִנִּשְׁר הָבִּים בְּבִּי לְבָּנֵיךְ יִנִים וְבִבּירִוֹת יִשְּרְאֵל לִבְי בְּנִים בְּבְּרִים בְּבְּבְיים בּיִי בְּיִים וְמִירוֹת יִשְּבְּאל "בִּל עִינִי וְאַבְּישְׁת הָבִי בְּצִין בְּבִיי בִּיִי יִי יְיִי יְשִּרְאל לְבִי בְּיִי בְּנִין לְבִּי יִּי יִבְּיִי בְּיִי יִי יְנִים בְּיִי יִי יִי יְיִי בְּנִי בְּבִי בְּיִי בְּיִבְי בִּיּבְי בְּבִּים בִּי יִי יְיִבְיוֹם בְּעִבִיף בִּיִי בְּיִי בְּיִי בְיּוֹי יִבְיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִים בְּבִייף בִּיִי בְּיִי בִיי בִּוֹים בְּיִי בְּיִים בְּבִים בְּיִי בִּיּים בְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּעִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִיוֹי בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּבְיִיוּי בְּיִים בְּבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹי

And therefore, may it be Your will, Hashem our G-d and G-d of our fathers, that You will direct our hearts to have awe and love for You, and that Your ears will listen to our words, and that You will open our uncircumcised hearts with the secrets of Your Torah. And may this learning bring pleasure before Your Throne of Honor like a pleasing fragrance, and that You will emanate light upon us from the source of our soul (neshama) in all of our aspects. And may the sparks of Your holy servants through whom You revealed these words of Yours in the world, shine out. And may their merit, and the merit of their fathers, and the merit of their Torah, and their simplicity, and their holiness, stand us up so that we do not fall in these words. And in their merit You will illuminate our eyes in what we learn. As the Sweet Singer of Israel says (Tehilim 119:18): "Open my eyes and I will see the wonders from Your Torah." May the speech of my mouth and the thoughts of my heart find favor before you, Hashem, my Rock and my Redeemer. Because Hashem will give wisdom from His mouth, knowledge and understanding.

# A Kabbalistic Unification To Say Before Learning The Zohar from the Sefer 'Sod Hashem'

לְשֵׁם יִחוּד קוּדְשָׁא בְּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינְתֵּיה, בְּדְחִילוּ וּרְחִימוּ, וּרְחִימוּ וּדְחִילוּ, לְיַחַדָּא שֵׁם יוּד קוּי בְּנָא"ו קֵ"י בְּיִחוּדָא שְׁלִים, עַל יְדֵי הַהוּא טָמִיר וְגָעָלָם בְּשֵׁם כָּל יִשְׂרָאֵל לְאַקְמָא שְׁכִינְתָּא מֵעַבְּרָא, וּלְעלוּי שְׁכִינַת עוּזֵנוּ אֵם הַבָּנִים שְׁמֵחָה. הֲרִינִי מְקַשֵּׁר עַצְמִי בְּלִימוּד הַקָּדוֹשׁ הַגָּה בְּנִשְׁמִת כָּל הַתְּנָאִים וְהַצִּדִּיקִים הַבְּתוּבִים בְּזוֹהַר הַקָּדוֹשׁ וּבְרֹאשִׁם בְּלִימוּד הַשָּׁלוֹם הְּהָלִּים סֹא, ד-ה) כִּי הָיִיתָ מַחְטֶה לִי מִנְדֵּל עוֹ מִפְּנֵי אוֹנֵב. אָגוּרָה בְאָהָלְךְ עְנִיוֹ הַשְּׁלוֹם (תְּהִלִּים סֹא, ד-ה) כִּי הָיִיתָ מַחְטֶה לִי מִנְדֵּל עוֹ מִפְּנֵי אוֹנֵב. אָגוּרָה בְאָהָלְךְ עוֹלְמִים אֶחֲטֶה בְּםתֶר בְּנָפֶיךְ שֶּלָה. וְאָזְפָה שְׁבְּלְמוּדִינוּ זֶה יִּהִיוּ שִׂפְתוֹתִיהֶם דּוֹבְבוֹת בְּכֶּבֶר, עְמֹעַל שְׁמוֹ בְּמָהָר בְּנָבְיֹך שָּלְחֹת וֹיִשְׁלוֹם בּתְּבְּל מִן גָּלוֹתָ בְּרָחְמֵיי, יָרָאָה אֶל עַבָּדִיךְ פַּעֲלֶּךְ וַהַבְּרָךְ עַל בְּנִיהם בּוֹתְבִית מִן גָּלוֹתָ בִּרְחְמֵיי, יָרָאָה אֶל עַבָּדִיךְ פָעֲלֶּךְ וַהִבְּרְךְ עַל בְּנִיהם בּוֹי וְיִשְׁרָאל מִן גָּלוֹתָ בִרְיְחְמֵיי, יָרָאָה אֶל עַבָּדִיךְ פְּעֻלֶּךְ וְבִינוֹ וּלְבְיִם בְּיִים בּוֹי וְיִבְיְבִיל מִן גְּלוֹתָת בְּרְחְמֵמִי, יָרָאָה אֶל עֲבָדִיךְ פְעֲלֶּךְ וְהַנְיִבְ עֵל בְּנִיהם. וִיהִינוּ עָלִינוּ וּבִּעְשׁה יָבִינוּ בּּוֹנְנָה עָלִינוּ וּמַעֲשֵׁה יָבִינוּ בּוֹנְנָה (תְּהִילִים בּיְבִינוּ בּוֹנְהוּ עָלִינוּ וּבִעְשֵׁה יְדִינוּ בּלְנְה עָלִינוּ וּמַעֲשֵׂה יְבִינוּ בּלְנְה עָלִינוּ וּבְעְשֵׁים בְּיִינוּ בּלְינָה וּמַעְשֵׁה יְבִינוּ בּלְנְה עָלִינוּ וּמִבְעָשׁה בְּינוּ וּשְׁבְּיִבּי בְּיִינוּ בּלְנִיה וּבְיעִבּי בּינוּ בּלְנִיף עָּבִינוּ וּבְיִיבוּ בּלְנִינוּ וּמִיעְשִׁה בְינִינוּ בּלְנְיב עְבִינוּ וּנְבִיל בְּיִבּינוּ בּלְנְבְם בְּלִים בּינוּ בּלְנִיה וּיִבּים בְּיִבוּם בְּיִבְים בְּבְּיבּים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְּבְּים בְּיִבְים בְּיִינוּ בּוֹבְים בְּבְּים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּעְּבְּיִיִים בְּיִים בְּיִּיְיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְ

For the sake of the unification of the Holy One Blessed Is He and His Shechina, with awe and love, and with love and awe, to unify the name Yud and Heh with Vav and Heh with a complete unity, through He who is hidden and concealed, in the name of all of Yisrael, to raise up the Shechina from the dust, and to elevate the Shechina of our strength, a mother of happy children. I hereby bind myself, through this transcendent learning, with the neshama of all of the Tannaim and the Tzaddikim whose names are written in the Zohar HaKadosh, and with their leader the Tanna HaEloki Rebbi Shimon Bar Yochai and Rebbi Elazar his son. And through this, please fulfill the tefillah of David HaMelech, may peace be upon him (Tehillim 61:4-5): "You have been a refuge for me, a tower of strength in the face of the enemy. I will dwell in your tent forever, I will take refuge in the shelter of your wings, selah." And I should merit through this, our learning, that their (the Tannaim and Tzaddikim) lips will move in their graves, for the sake of His name, with love, to make nachat ruach for the One who Formed us, and to do the will of the One who Created us. And with this book, the Sefer HaZohar, Yisrael will be redeemed from exile with rachamim. (As it says Tehillim 90:16-17): "Let your work be revealed to your servants, and your splendor be upon their children. And the pleasantness of my Master, Elokeinu, will be on us, and the work of our hands He will establish for us, and the work of our hands He will establish. And the pleasantness of my Master, Elokeinu, will be on us, and the work of our hands He will establish for us, and the work of our hands He will establish.

#### Tefillah for Healing and for Salvation from Difficulties

הַרִינִי מְקַבֵּל עָלַי מִצְוַת עֲשֵׂה שֶׁל וְאָהַבְתָּ לְרֵעֲךְ כָּמוֹדְ, וַהֲרינִי אוֹהֵב כָּל אֶחָד מִבְּנִי יִשְׂרָאֵל פְּנִים מְּלֵּיִ מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְלַבְּלִי מְּבְּרִי מְלַבְּלִים הַּלָּבְיוֹשׁ לְזְכוּת ... פב"פ (וְכָּאוֹ יְפָרַט בַּפְשְׁתוֹ) [לְרְפּוּאַת...] [יְשׁוּעַת ...] [לְבָּנִים ...] הַשֵּׁם יִשְׁלַח דְּבֶרוֹ יְחַזְּמָהוּ [וְיִרְפָּאָהוּ בְּנִים הֹאוֹף בְּבְרֹי וְשִׁלְח בְּבְרוֹ וְשְׁכְייה בְּנִים הֹאוֹף שְׁבְּרִי וּשְׁרָאֵל וְיַאֲרִיךְ בִּרְפוּאַת הַנָּבֶּשׁ וּרְפּוּאַת הַגּוּף בִּרְמֵ"ח אֵבְרִיו וּשְׁסְ"ה גִּידִיו בְּתוֹךְ שְׁאֶר חוֹלֵי יִשְׂרָאֵל וְיַאֲרִיךְ בְּרְפוּאַת הַנְּנֶּפְשׁ וּרְפוּאַת הַנְּנִימִים [וְיוֹשִׁיעָהוּ בְּרְבֵי יְשׁוּעָה וְרְחַמִים ...] אָבֵון סֶלָה.

| I hereby receive upon myself the positive mitzvah of 'V'ahavta L'reiecha         |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| Kamocha' ('And you will love you friend like yourself'), and I hereby love every |
| single one of the Jewish people like [I love] my own soul and my own             |
| possessions, and I hereby invite my mouth to learn in the Sefer HaZohar          |
| HaKadosh for the merit of ben/bat, for their [healing] [salvation                |
| from][that they should have children][etc]. Hashem will send His word and        |
| He will strengthen him [and He will heal him with a healing of the nefesh and    |
| a healing of the body in his 248 limbs and his 365 sinews among the rest of the  |
| Jewish people who are ill, and He will lengthen his days and years with          |
| pleasantnesses] [and He will save him with a word of salvation and               |
| compassion] Amen, Selah.                                                         |
|                                                                                  |

This parasha has been generously sponsored by an anonymous donor who dedicates the merit of this learning to the health and long life of his children and grandchildren and to the redemption of the Jewish people speedily in our days.



To join in the tremendous merit of sponsoring and dedicating the production and publication of the rest of the parshiot of this holy work, the Zohar Chok L'Yisrael, please contact us at 054-841-8492 or thezoharinenglish@gmail.com



אָפֶּת הוֹלְדוֹת נֹחַ, רָבִּי חִיָּיא פָתַח (ישניה וּ) וְעַמֵּךְ כָּלְּם צַּדִּיקִים לְעוֹלְם יִיְרְשׁוּ אָרֶץ גַצֶּר מַפְּעֵי מַעֲשֵׂה יָדֵי לְהִתְּפָּאֵר. זַבְּאִין אָנּוּן יִשְׂרָאֵל דְּמִשְׁתַּדְּלֵי בְּאוֹרַיְיתָא, וְיִדְעֵי אָרְחִין דְּאוֹרַיְיתָא, דּבְגִינְהּ אָנּוּן יִשְׂרָאֵל דְּמִשְׁתַּדְּלֵי בְּאוֹרַיִיתָא, וְיִדְעֵי אָרְחִין דְּאוֹרַיִיתָא, דּבְגִינְהּ יִנְבּוּן לְעַלְמָא דְאָתֵי.

Parashat Noach begins with the verse (B'reishit 6:9): אֵלֶה הּוֹלְדוֹת נֹתַ. "These are the generations of Noach...". He and his descendants repopulated the world after the Flood. רְבִּי חִייֶא פְּחַח - Rebbi Chiya opened the discourse with the verse (Yeshaya 60:21): יְעַמֵּךְ בָּלְם צַדִּיקִים לְעוֹלְם יִיִּרְשׁוּ אְבֶץ נֵצֶר מַשְּעִי מַעֲשֵׁה יְדִי לְהַתְּפָּאֵר. "And your people are all tzadikim, they will forever inherit the land, the formation of my plantings, the work of my hands, to be glorified." He explains: יַבְּאִין אָבּוֹן יִשְרָאֵל דְּמִשְׁהַדְּלֵי - Meritorious are they, Yisrael, that strive in the Torah, בְּאוֹרְיִיְתָא, בְּאוֹרְיִיְתָא, בְּאוֹרְיִיִתְא, בְּאוֹרִיִיִתְא, בְּאוֹרִיִיִתְא, בּוֹלְעִלְכָא דְאָהִי. - that because of it, the Torah, they will merit the World to Come.

"Our Holy Master Rabbi Chayim Vital, may his merit shield us, in the introduction to the book Etz Chayim, warned the students of the Torah, those who listen to the Word of G-d, the great obligation they have to study the hidden Torah [Kabbalah], and the great punishment for neglecting its study, because one hour of this study does the same as thirty days of the study of Pshat (plain meaning of the Torah)." - Kisei Melech (on Tikunei Zohar 30, 73b)

רָא חָזִי, כָּל יִשְׂרָאֵל אִית לוֹן חוּלָקָא לְעַלְמָא דְאָתֵי. מָאי מַעְמָא בְּגִין דְנָמְרִין בְּרִית דְּעַלְמָא אִתְקַיִּים עֲלֵיה. כְּמָה דְאַהְ אָמֵר, יוֹמֶם וֹלְיְלָה חָקּוֹת שָׁמֵיִם וָאָרֶץ לֹא שְׂמְתִּי. יוֹמֶם וֹלְיְלָה חָקּוֹת שָׁמֵיִם וָאָרֶץ לֹא שְׂמְתִּי. וְעַל דָּא יִשְׂרָאֵל דְּנָמְוֵרִי בְּרִית וְקַבִּילוּ לֵיה אִית לוֹן חוּלְקָא בְעַלְמָא וְעַלְמָא דְאָרָמִי.

, הָא חְוֵי, - Come and see, בָּל יִשִּׂרָאֵל אִית לוֹן חוּלְקָא לְעַלְמָא דְאָתִי. - all of Yisrael have a portion in the World to Come. מָאי מַעָמָא - What is the reason? בְנִין דְּנָטִרִין - Because they guard the brit בְּמָה דְאַהְ אָתְלַנִים עַלֵּיה. - that the world stands upon. בְּמָה דְאַהְ אָמָר, (ירמיה לג) - Like it says (Yirmiah 33:25): ירמיה לג) - תקות אם לא בָרִיתִי יוֹמֶם וַלִּילָה חָקּוֹת . שָׁמֵיִם וָאָרֵץ לֹא שָׁמְהִי - "Were it not for my brit day and night, I would not place the laws of heaven and earth." In this verse, Hashem is essentially saying, "I will not keep making the world go around unless people guard the brit." And because we do, He keeps existence going. ועל דָא יִשְרָאֵל דְנָמֵרִי ברית - And because Yisrael did guard the brit - וְקַבְּילוּ לֵיה אִית לוֹן חוּלְקָא בְעָלְמָא דְאָתֵי and accepted it, they have a portion in the World To Come. This world was created in order to reach the World To Come, to connect with the inner light of immortality, which is accomplished through guarding the brit, the foundation of the world.

"It is written, 'And you shall occupy yourself with them day and night,' and it is not written 'And you shall understand them'. If you understand, that is fine, and if not, the reward of the study is on your side. And the proof is in the Sefer HaZohar, which if you do not understand, nonetheless the language is a segulah for the soul."

- Ramchal, Klach Pitchei Chochma, Hakdama

וְלֹא עוֹד אָפֶּא בְגִין כָך אִקְרוּן צַדִּיקִים. מִבְּאן אוֹלִיפְנָא כָּל מָאן וְלֹא עוֹד אָפָּא בְגִין כָך אִקְרוּן צַדִּיקִים עֲלֵיה. אִקְרִי צַדִּיק. מֵנָּא דְּנְמִיר הַאִּי בְּנִית דְּעָלְמָא אִתְקַיֵּים עֲלֵיה. אִקְרִי צַדִּיק. וְעַל לָן מִיּוֹמֵף. בְּגִין דְּנָמֵר לֵיה לְבְרִית עָלְמָא, זָכָה דְאִקְרִי צַדִּיק. וְעַל כָּן מִיּוֹמֵף כָּלֶם צַדִּיקִים לְעוֹלָם יִיִרשׁוּ אָרֶץ.

. ולא עור אָלָּא בְנִין כָךְ אָקרוּן צַדִּיקִים - And not only that, but because of this, their guarding of the brit, they are called tzadikim, because the brit is from Yesod, the special sefira of tzidkut. מבאן האי ברית - From here we learn that anyone who guards this brit, דָעַלְמָא אָתְקַיִּים עֵלֵיה אָקָרִי צַדִּיק. - upon which the world stands, is called tzadik . בְּנֵא לִן - From where do we know this? - מִיּוֹמֵף. From Yosef. בְּגִין דְּנָמֵר לֵיה לִבְרִית עָלְמָא, זְכָה דְאִקְרִי - צַּדִּיק. Because he guarded the brit of the world, he merited to be called tzadik. Thus he is known as Yosef haTzadik. וַעֵל - And because of this, Yosef's merit, he implanted a root inside the soul of all of Am Yisrael that we can draw from and actualize through guarding the brit. This root is already in us, and not something new that we need to acquire, as the verse from above tells us: וְעַמֵּךְ כִּלָּם צָדִיקִים לְעוֹלָם יִיִרְשׁוּ אָרֵץ. - "And your people are all tzadikim, they will forever inherit the land...". The connection between the sefira of Yesod (the tzadikim,) and the sefira of Malchut (the land) is actualized through guarding the brit. This is a very deep idea worth meditating on.

"And who can mention the greatness of the kedusha of the Sefer HaZohar and its benefits... And even one that does not understand its depth, when he learns its language and its words, this results in great benefit for the soul, and purifies it and illuminates it as is well known."

- Introduction of the Amsterdam Bet Din to the Zohar printed in 5564 (1804)

רָבִּי אֶלְעָזֶר פְּתַח (תהלים מו) לְכוּ חֲזוּ מִפְּעֲלוֹת וְיָ אֲשֶׁר שָׁם שַׁמּוֹת בְּּאָרֶץ. הַאי קָרָא הָא אִהְמֶר וְאוּקְמוּהָ. אֲבָל לְכוּ חֲזוּ, מָאי חֲזוּ. בְּמָא דְאַהְ אָמֵר, (ישעיה כּא) חְזוּת קָשֶׁה הוּגֵד לִי. בְּעוֹבְדוֹי דְּקָדְשְׁא חֲזוּ. בְּמָא דְאַהְ אָמֵר, (ישעיה כּא) חְזוּת קָשֶׁה הוּגֵד לִי. בְּעוֹבְדוֹי דְּקָדְשְׁא בְּרִיךְ הוּא עָבִיד, אִתְּנְּלֵי נְבוּאָה עִלְּאָה לִבְנֵי נְשָׁא. אֲשֶׁר שְׁם שׁמּוֹת, שֵׁמוֹת וַדָּאי, דְּהָא שִׁמְא גָרִים לְכֹלָּא.

(תהלים מו) - רְבִּי אֵלְעָזֶר פָּחַח - **Rebbi Elazar opened** the discourse quoting the verse (Tehilim 46:9): - לְבוּ חֵוּוּ מִפְּעַלוֹת יִי, אֲשֶׁר שָׁם שַׁמּוֹת בָּאָרֵץ. "Go and see the deeds of Hashem, who put desolations in the earth." - הַאי קרא הָא אָתִּמֶּר וַאוּקמוּה. This verse was said and explained. אַבָּל לִכוּ הַזוּג, - But from the opening words of the verse, "Go and see", מָאי חַווּג - what is the meaning of "see"? (ישעיה כא) - פִּמְא דָאַהִּ אָמֵר, It is like you say in the verse (Yeshaya 21:2): קוות קשה הוגד לִי. - "A terrible vision has been conveyed to~me.~''בְּרִיךְ הוּא בָרִיךְ - In the work that the Holy One Blessed Be He does, אָתִגְּלֵי נְבוּאָה עָלָאָה לְבְנֵי נְשָא - high-level prophesy is revealed to people. If you look around the world, you will see wondrous and awesome revelations because Hashem's light is inside of everything. Now we return to explaining our verse from above: אַשֵּׁר שָׂם שַׁמּוֹת, - "...who put desolations..." - אָמוֹת וַדָּאי, דָּהָא שָׁמָא נֵרִים לְכֹלְּא. - Names, certainly, because the name causes everything. The Zohar learns a hidden dimension of the verse through reading (שַּמוֹת) shamot - 'desolations') as (שמות sheimot - 'names'). A name (in Lashon HaKodesh), whether one of Hashem's Divine names or the name of anything, is a vessel which allows the spiritual essence, the inner light, of that thing to be grasped and related to. This is a hint to many, many secrets.

בְּתִיב וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ נֹחַ לֵאמֹר זֶה וְגו' אַפַּאי הָכָא לֵאמֹר. וְאַפַּאי זֶה. אֶלָּא לֵאמֹר דָּא אִתְּתָא. זֶה דָא צַדִּיק וְכֵן נֹחַ דָּא צַדִּיק. בְּתִיב הָכָא זֶה וְנַחֲמֵנוּ,

- It is written in the verse speaking of Noach's birth (B'reishit 5:29): יַנְיכָרָא אָת שָׁמוֹ נֹחַ לֵאמֹר וָה וְגוֹי - "And he called his name Noach, saying, 'This one, he will comfort us.'". אַמָּא הָבָא לֵאמֹר. - Why does the verse here include the word 'to say'? It seems unnecessary. וְאַמַּאי וֵה - And why does it also include the word 'this'? אלא לאמר דא אחתא. - Rather, 'to say' is necessary. It is the woman, the feminine aspect, the sefira of Malchut. זֶה דָא צַדָּיק - וְכֵן נחַ דָא צַדִּיק. Further, 'this' is referring to the tzadik and therefore the name 'Noach' is referring to the tzadik. This all means that through Noach there will be a unification between Yesod and Malchut. Noach's special inner quality and life mission, as seen in the name that his parents gave him, was that he could reunify the the male and female aspects of Creation which had been ripped apart through mankind not guarding the brit. The Zohar continues the discussion: בָּחִיב הָכָא - It is written here in the continuation of our verse about naming Noach: ינחמנו, - "...this one will comfort us..."

One of the Tikkunim for a Baal Keri [One who had a seminal emission in vain] is to accustom himself to study the wisdom of the Kabbalah and the secrets of the Torah...for those who study the Kabbalah cut off the Kelipot, and the study of the Sefer HaZohar is included in this study... And I heard that the reason why the Kabbalah is a tikkun for this sin of keri is because this sin lengthens the exile, while the study of the Kabbalah and the Zohar HaKadosh has the opposite effect, for it brings the redemption closer.

- Sefer Sama de Chaye

וּכְתִיב הָתָם ישניה כה זָה יָן קוּינוּ לוֹ. זַבְּאִין אִנּוּן צַדִּיקַנָא דְרְשִׁימִין בּּרְשִׁימוּ דְגוּשְׁפַּנְקא דְמַלְבָּא לְמֶהָוִי בִשְׁמֵיה רְשִׁימִין וְאִיהוּ שְׁוִי שְׁמָהָן בְּאַרְעָא בְּדְקא יִאוּת.

(ישעיה כה) - And it is written there (Yeshaya 25:9): יוֶה ייַ, קוּינוּ .5 - "This is Hashem, we hoped in Him." 'This' means a direct revelation of Hashem, which is the sefira of Yesod which brings down the unified power of all of the sefirot to be revealed to us in Malchut. יַבָּאִין אָנוּן צַדִּיקוַא - Meritorious are the tzadikim, י דְמַלְכָּא דְמַלְּבָּ - who are imprinted with the imprint of the ring the royal seal, of the King, לְּמֶהֵוִי בִשְׁמֶיה רָשִׁימִין - to be imprinted with His name, because the brit is like a royal stamp on a man's body indicating that he belongs to the king, ואִיהוּ שְׁנֵי שִׁמְּהָן בָּאַרְעָא כִּרְקָא יִאוּת. - And He, Hashem, puts names in the earth as is fitting, which means that the revelation of the spiritual levels above are in this world, which a person who guards the brit can see. He will be able to understand the spiritual vitality through the names of things, and the Divine names coded into them and then will be able to use that vitality to serve and connect to Hashem through all of his activities in the world. The tzadikim on a higher level are even able to alter physical reality through their connection to the root spiritual energy inside of everything.

"The Vilna Gaon insists a great deal on the holy mitzvah of learning the secret parts of the Torah, for the merit of this mitzvah brings the redemption closer."

<sup>-</sup> Rabbi Chaim of Volozhin, introduction to the Gra's commentary on Sifra Ditzniuta

<sup>&</sup>quot;And when we do not study this wisdom, the redemption is delayed." - Magid Doresh Tzion, p. 65

בָּתִיב וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ נֹחַ. וּכְתִיב, וַיִּקְרָא שְׁמוֹ יַעַקֹב. אַפַּאי לָא כְּתִיב אֶת. אֶלָּא הָתָם דַּרְנָּא אוֹחֲרָא. כְּדִכְתִיב, (ישעיה וּ בְּרָנָא אָת יְיָ. וְאָרָאָה יְיָ לָא כְתִיב אֶלָּא אֶת יְיָ. אוֹף הָכָא בְנֹחַ וַאָּרָאָה יְיָ לָא כְתִיב אֶלָּא אֶת יְיָ. אוֹף הָכָא בְנֹחַ וַיִּקְרָא אֶת שִׁמוֹ נֹחַ.

בּתִיב - It is written at the beginning of our first verse above: יַיִּקרָא נה. - "And he called his name Noach." Note the word in this verse. וּכְתִיב, - And it is written (B'reishit 25:26): אַת in this verse. וַיִּקְרָא שִׁכּוּ יַעַקֹב. "...and he called his name Yaakov..." אַמָּאי לָא כָּחִיב אָת. - Why is את not written in the verse about Yaakov's naming, but is at Noach's naming? אַלָּא הַתָּם הַרְנָּא פּר - Rather, there, regarding Yaakov, we are dealing with a different spiritual level than Noach's level. Yaakov corresponds to the sefira of Tiferet and Noach to Yesod. The word no comes to show us that difference. (ישעיה ו' - As it is written (Yeshaya 6:1): אָאַראָה אָת היב, (ישעיה ו') ... - "...and I saw אָת Hashem..." The word אָת refers to a step removed from the Source. יְאֶרֶאֶה " לָא בְּהִיב אֶּלְא אֶה ". Therefore, it is not written "...and I saw Hashem...", but rather "...and I saw אָר הָבָא בְנֹחַ Hashem...", indicating distance. אוֹף הָבָא בְנֹחַ - Also here with regards to Noach being named, we can see the distance: יֵיקֶרָא אֶת שָׁמוֹ נֹחַ. - "And he called his name אֶת Noach...".

<sup>&</sup>quot;The Baal Shem Tov required his students to learn a passage from the Zohar and the Tikkunim before tefillah."

<sup>-</sup> Likutei Torah Tchernobyl, Hadracha 7

<sup>&</sup>quot;And this is determined and rooted in my soul, that he who has not seen the light of the Zohar HaKadosh has never seen light."

<sup>-</sup> Ateret Tzvi, Parashat Behaalotcha

וַיִּקְרָא שְׁמוֹ יַעַקֹב דַּרְגָּא דִילֵיה, קָדְשָׁא בְרִיךְ הוּא מַפָּשׁ קָרָא לֵיהּ יַעַקֹב. אֲבָל הָבָא אֶת לְאִתְכִּלָלָא שְׁכִינִתָּא. דַרְגָּא אַחֲרָא לְתַתָּא:

With Yaakov, however: יַיִּקְרָא שָׁכוֹ - "...and he called his name Yaakov..." - הוא בִּרוֹף - "...and he called his name Yaakov..." - At his, Yaakov's, level - At his, Yaakov's, level - The Holy One Blessed Be He really named him Yaakov. Yaakov was named directly from Hashem, which was the direct resting of the light of Tiferet upon Yaakov at his birth. אַרְלְּאָ שְׁרִוּלְאָ שְׁרִוּלְאָ - But here, with Noach, at the lower level of Yesod, the אַרְל הְרָא אַחְרָא - which is another level below Yesod. To conclude, the הַרָּגְּא אַחְרָא יִּחְרָא יִּחְרָא יִּחְרָא hidicates a state of attachment to Malchut and a distancing from the lights in the spiritual worlds above, a less direct connection, which is the state of Yesod, Noach's role. Yaakov's role, Tiferet, has a more direct connection with the Source, and is not attached to Malchut, thus the Torah does not use the word אַר in his naming.

"The study of the Zohar is extremely beneficial. Through studying the Zohar, you can attain enthusiasm for all your sacred studies. The very language of the Zohar is so holy, it can motivate you to serve G-d. The Zohar uses most forceful expressions in speaking about our duty toward G-d. When speaking of a person who does good, the Zohar says 'Zakah ...Worthy is he!' On the other hand, it cries out against a sinner, 'Vai! Woe! Woe is to him! Woe is to the soul who strays from serving G-d!' Reading such expressions can greatly influence you to serve G-d. When he used it in the Zohar, Rabbi Shimon bar Yochai made the Aramaic Targum language so holy that even other things written in this language have the power to arouse a person toward G-d."

- Rabbi Nachman's Wisdom 108-109



וַיִּרָא אֱלֹהִים אֶת הָאָרֶץ וְהֹנֵּה נִשְׁחְתָה. אַפַּאי נִשְׁחְתָה. בְּגִּין כִּי הִשְׁחִית כָּל בָּשָׂר אֶת דַּיְרכּוֹ, כְּמָה דְאִתְּמֶר. רִבִּי חִיִּיא פְּתַח קָרָא וִאָמַר (יונה ג) וַיַּרָא אֱלֹהִים אֶת מַעֲשֵׂיהֶם כִּי שְׁבוּ מִדַּיְרְכָּם הָרָעָה.

We begin with the verse (B'reishit 6:12): "רָא אֶלְהִים אֶח הָאָרֶץ וְהָבֶּה וֹשְׁחְקָה. (B'reishit 6:12): "And Elokim looked at the earth, and behold it was destroyed...", meaning spiritually degenerated, referring to the extremely low moral state of humanity. אַפָּאִי וְשִׁהְחָה. - Why was it destroyed? בְּנִין - Because, as the second half of the verse says, בּנִין אָתְרָבּוּ, בּיִ הִשְּׁחִית בְּל בְּשִׁר אֶח דַּרְבּוּ, בֹּיִי הַשְּׁחִית בְּל בְּשִׁר אֶח דַּרְבּוּ, - בּי הִשְּׁחִית בְּל בְּשִׁר אֶח דַּרְבּוּ, - as has been said. Our Sages say that this destruction is referring to the results of humanity not guarding the brit. (אַרְיִם וְיִיִּא בְּחַח קְרָא וְיִּאָבְר (יונה ג) - Rebbi Chiya opened the discourse with a verse and said (Yonah 3:10): בִּיִרְאַה הְרָעָה. בִּיִרְאַה הְרָעָה. "And Elokim saw their deeds that they returned from their evil way...". This is referring to the people of the great Assyrian city of Ninveh who did teshuvah after the prophet Yonah came to warn them of their impending destruction.

"The internal aspect of the Torah is life to the internal part of the body, which is the soul...and those who occupy themselves with the levels of remez (hint) and sod (secret), the yetzer hara cannot dominate them."

- Even Shleima Perek 8, Letter 26

רָגא דְנְאָרָיִתְא דְּבְנִי נְשָׁא זָכָאן וְנְמָנִי פִּקּוּבִי דְאוֹרַיִיתָא, כְּבִין אַיְשְׁתַּכְּחַת בָּה. מָאי מַעְמָא בְגִין דִּשְׁכִינְתָּא שְׁרִיָא עַל אַרְעָא. וּכְבִין כּלָּא עַלְּאֵי וְתַתָּאֵי בְּחָדְוָה. וְכַד דְּשִׁרִינְתָּא שְׁרְיָא עַל אַרְעָא. וּכְבִין כּלָּא עַלְּאֵי וְתַתָּאֵי בְחָדְוָה. וְכַד בְּנִי נִשְׁא מְחַבְּלָן אָרְחַיִיהוּ וְלָא נָמְרִי פְּקוּבֵי אוֹרַיִיתָא וְחָשָׁאן קַמֵּי מָאַרִיהוֹן, וּכְבִין כַּבְּנָכוֹל דַחְיִין לָה לִשְׁכִינְתָּא מִעְלְמָא וְאִשְׁתְאָרַת מְאַרְיָא מְעַלְמָא שְׁרִיָּא שְׁרָיָא עֲלָה וּכְבִין אַתְחַבְּלַת. מִאי מַעֵּמָא אִתְחַבְּלַת.

- הָא חָוֵי, - Come and see, בְּשַׁעַחָא דְבְנֵי נְשָׁא וַכָאן - at the time when people are meritorious אָנְרְיִירָא, - and they guard the mitzvot of the Torah, בְּרֵין אַרְעָא אָתְתַּקְפַת, - then the land, Malchut, is strengthened, referring to an increased revelation of the Shechina in the world, וְכָל חֵידוּ אִשְׁתַּבְּחַת - and all bliss, the light of Bina, is found in it. מָאי מַעָכָּא - What is the reason? בָּגִין על אַרעא. - פֿשָׁבִינָתָא שַׁרָיָא עַל אַרעא. - Because the Shechina rests, is manifested, on the earth. וּכְבִין בֹּלְּא עִלְּאֵי וְתַהְאֵי בְּחֶדְוָה - And then all of those above and below are in bliss because of this connection and revelation. וַכַּד בָּנֵי נָשָא מְחַבְּלָן אָרְחַיִיהוּ - And when people destroy their way by not guarding their brit, G-d forbid, וְלָא נְטֵבֵי פִּקוּבֵי אוֹרַיִירָא - and they do not guard the mitzvot of the Torah וְחְמַאן קַמֵּי מָארֵיהוֹן, - and they sin before their Master, יבְדין לָה לִשְׁבִינְהָא מֵעְלְמָא - and then it is as if they push the Shechina from the world - וָאִשְׁהָאַרֵת אַרְעָא מְחַבְּלָא - and the earth is left in a state of destruction. דָּהָא אָתְדַּחִיִיא - That behold, the Shechina was pushed away וַלָּא שָׁרָיָא עֲלָה וּכְבִין - אִּהְחַבְּלַת. - and does not rest upon it, the earth, and then it is destroyed. מָאי מַעֲמָא אִתְחַבְּלַת. What is the reason that it is destroyed?

בְּגִין דְשַׁרְיָא רוּחָא אַחָרָא עֲלָה דִּמְחַבְּּלָא עָלְמָא. וְעַל דָּא אַמְרִינָן דִּיִשְׂרָאֵל יָהֲבֵי עוֹז לֵאלֹהִים דִּמְקַיְיִמִין עָלְמָא. אֱלֹהִים דָּא שְׁכִינְתָּא.

ָרָאָם חַם וְשָׁלוֹם אִי יִשְׂרָאֵל יִשְׁתַּפְּחוּ חַיְּיבִין מֵה כְתִיב,

(תהמים ז) רוּמָה עַל הַשָּׁמֵיִם אֱלֹהִים וְגו' מִשׁוּם דְּרֶשֶׁת הַבִּינוּ
לִפְעָמֵי. כָּפַף נַפִּשִׁי בִסְבַת חָמָם וִשִּׂנִאַת חִנָּם.

it from the negative energies, the Other Side, דַּמְרָיָא עָלְהִי - Because another ruach rests upon it from the negative energies, the Other Side, דַּמְרַבְּלָא עָלְכָּא יִבְּלָא עָלְכָּא יִבְּלָא עִלְכָּא - Fractional destroys the world. This a state where people are drawn only after the physical, which is a state of spiritual devastation. חושל הווים - And on this we say יְהַבֵּי עוֹז לֵאלֹהִים - that Yisrael give power to Elokim - דִּמְלְיִימִין עָלְכָּא - which gives the world endurance. אַלֹהִים דָּא שִׁכִינְהָא - The name Elokim corresponds to the Shechina, the sefira of Malchut. This means that we the Jewish people give power to the Shechina to be manifest and revealed through our deeds.

בּיִם וְשְׁלוֹם - And if G-d forbid, וְאָם חַס וְשְׁלוֹם - if Yisrael are found liable, doing the wrong things, (תהלים נו) - the negative consequences are mentioned in what is written (Tehilim 57:6): רוֹמָה על הַשְׁמֵים אֱלֹהִים וְנוֹי - "Elokim is above the Heavens...", which means that the Shechina goes up and departs the world. The very next verse explains further. כְּישׁים - הַּכְינוֹי לִפְּעְמֵי - הַכִּינוֹי לִפְּעְמֵי הַבְּינוֹי לִפְּעְמֵי הַבְּינוֹי לִפְּעְמֵי - Because "They prepared a snare for my feet..." - בְּבַף נַפְשִׁי בְּחָבַת חְמָם וְשִׂנְאַת חִנְּם יִי...my nefesh is bent..." because of unlawful gain and baseless hatred,

"The study of the Sefer HaZohar is a segulah for understanding lofty ideas." - The Ari HaKadosh, Shaar Ruach HaKodesh 11b

בֶּרוּ לְפָנֵי שׁוּחָה וְגו' בְּגַוונָא דְדוֹר הַמַּבּוּל דִּבְגין חָמָם דְּהַוֹת בִּינִיהוֹן הָוָה בֵינִיהוֹן שִּׂנָאָה וּדְבָבוּ.

יָבוֹל אַף בְאַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל כֵּן. וְהָא תָנִינָן אַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל לָא שַׁרְיָא עֲלָה רוּחָא אַחְרָא וְלָא מְמַנָּא אַחְרָא בַּר קָּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא בַּרְיִא תָנִי, דְּאַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל הָכִי הוּא דְלָא שַׁרְיָא עֲלָה בִּלְחוֹדוֹי. וְאַבְל הָכִי הוּא בְלִיח שַׁרִיָא אַחְרָא בַר קָּדְשָׁא בְרִיךְ הוּא בִלְחוֹדוֹי. וְאַבָּל שַׁנְיָא חָרָא שַׁרְיָא עֲלָה לְחַבְּּלָא בְנִי נְשָׁא.

ינוונא דְדוֹר "...they dug a pit before me..." בְּרוֹ לְּפְנֵי שׁוּחְה וְגוֹי - וֹנוֹ - like the Generation of the Flood הַמַבּוּל - דְּבְגין חְמָם דְּהָוֹת בֵּינִיהוֹן - because of the unlawful gain that was among them, הְוָה בִינֵיהוֹן - and there was among them hate and strife.

- יְכוֹל אַף בְאַרְעָא דְיִשְׂרְאֵל בּן. Is this possible even in the Land of Israel? וְהָא תְנֵינָן - And behold, we learned the answer to this question. אָרְעָא דִישִׂרָא לָא שַׁרִיא עֵלָה רוּחָא אַחַרָא - No other ruach from the negative Other Side rests upon the Land of Israel וְלֵא - and there is no other chief, מְמַנָּא אַחֲרָא בַר קַדְשָׁא בָריךְ הוּא בִלְחוֹדוי. a ministering angel, who is appointed to spiritually rule the Land of Israel, only the Blessed One Be He alone. All of the other lands of the world have a special angel through which Hashem transmits His influence, but in Eretz Yisrael it comes directly from Him. הָא חָוֵי, - Come and see, הָא הָכִי הוּא - that it is so, in the Land of Israel, דְלָא שַׁרָיִא עַלֶּה מְמָנָא - that a chief, a ministering angel, does not rest upon it וַלָּא שָׁלִיחָא אַחַרָא - and not another messenger, בַּר קַּרִשְא בָּרִיךְ הוּא בִּלְחוֹרוֹי. - only the Holy One Blessed Be He alone. אֲבָל שַׁעֵרָא חָדָא שַׁרִיא עַלְהּ לְחַבּּלְא - אָנֵי נְשְׁא. - But it, a ruach from the Other Side, can temporarily rest on the Land to destroy people.

מְנָלָן מִדָּוִד דִּכְתִּיב, (דברי הימים א כא) וַיִּרְא דָוִד אֶת מַלְאַךּ יְיָ וְחַרְבּוֹ שְׁלוּפָה בְיָדוֹ נְטוּיָה עַל יְרוּשְׁלֵם וּכְדֵין אִתְחַבָּלַת אַרעָא.

אָבֶתר רִבּּי אָלְעָזֶר אֲפִּלּוּ בְהַהִיא שַׁעֲתָא קָּדְשָׁא בְרִיךְ הוּא הָוָה. בְּתִּיב הָנָא מַלְאַךְ הַגּוֹאֵל אוֹתִי. בְּתִיב הָנָא מַלְאַךְ הַגּוֹאֵל אוֹתִי.

קּבְּלָן מִדְּוֹך - From where do we know this? From David HaMelech, (קברי הימים א, כא ביבי - as is it written (Divrei HaYamim ביבי - מוֹנ -

אָמַר רִבִּי אֶלְעְזְר - Rebbi Elazar said: אָמַר רָבִּי הָּיָשְא בְּרִיךְ הַנְּא שָׁנֻתָא שָׁנֻתָא אַבְרִיךְ הוּא - Even at that time when there was a punishment, G-d forbid, in Eretz Yisrael, it was done by the Holy One Blessed Be He and not through an angel. Now we will see how "malach of Hashem" means Hashem Himself. בָּחִיב הָּבָא מַלִּאַדְ יִיבּ - Here, it is written "malach of Hashem". (בראשית מח) - And there it is written (B'reishit 48:16): רַמַּלִאָּךָ הַגּוֹאֵל אוֹרִי. "The malach who redeemed me..." Yaakov said this referring to Hashem Himself. Thus the "malach of Hashem" was also Hashem Himself, acting through the 4-letter name, corresponding to the sefira of Tiferet, through the malach, the level of Malchut. Though this is a lower expression of Judgment, it is still a direct connection from Hashem Himself that can only come in the Land of Israel. We should merit to serve Hashem truly, especially in Eretz Yisrael, to feel this direct connection, and reveal only Chassadim, the energies of giving and sweetness.

## Or HaZohar

"'This work [the Zohar HaKadosh] is like Noach's ark.' (Tikkune Zohar Chadash 72). The meaning is this: That this work called the Sefer HaZohar is like Noach's Ark, in which there were many species, and there was no chance of survival for those species and all families unless they entered the Ark.

It is just the same regarding the Galut (the Exile) because through the Galut all the tzaddikim become damaged and the darkening of their illumination is more bitter than death, and in order to maintain themselves so that the Galut will not rule over them, they have the secret of this work just like Noach's Ark, to repair the damage of the blow of the Galut and the waters of the flood that darken And then the light of the Shechina will shine somewhat and enclothe the tzaddikim. Therefore the tzaddikim will enter the light of this work in order to be maintained.

Thus the segulah of this work lies in the fact that as soon as one occupies himself with it with desire, the love for Hashem will penetrate him as iron shatters rock, and will penetrate in him in order to save his nefesh, his ruach, and his neshama, and will repair him.

And even if the person is a rasha (evil person) there is nothing to worry if he enters [learning the Zohar] for his entering is not really so, for one of two things will happen: He will either return in teshuvah and become a tzaddik and will enter there, or it [the Zohar] will push him away completely and he will separate himself from it, just as it happened regarding Noach's ark which pushed away the reshaim (evil ones) and those who had sinned among the beasts and the cattle."

- Rabbi Moshe Cordovero, Or Yakar, Sha'ar Alef, Siman 8



רָבָּי יִצְחָק הָוָה שְׁכִיחַ קַמֵּיהּ דְּרַבִּי שִׁמְעוֹן אָמַר לֵיהּ הַאי קְרָא דִּכְתִּיב וַתִּשְׁחֵת הָאָרֶץ לִפְנִי הְאֶלֹהִים. אִי בְנִי נְשָׁא חְמָאן אַרְעָא בְמָה. אָמַר לֵיהּ בְּגִין דִּכְתִּיב כִּי הִשְׁחִית כָּל בָּשְׂר אֶת דַּרְכּוֹ בְּמָה דְאִתְּמָר.

- Rebbi Yitzchak was once found before Rebbi Shimon learning Torah with him. אָמַר לֵּיה - He, Rebbi Yitzchak, said to him: אַמָר לִיה - This verse that is written (B'reishit 6:11): רַמְּלְּהִים - "And the land was destroyed before the Elokim..." אַרְיָּאָר חְטָאן אַרְעָא - "And the land was destroyed before the Elokim..." אַרְיָּאָר - וְהַשְּׁחָרוּת הְאָרֵץ לִפְּנֵי הְאָרֵץ לִפְנֵי הְאָרֵץ - בְּמָּר - בְּמָּר - בְּמָּר - בְּמָּר - וֹחַשְׁחַרוּת הְאָרֵץ לִפְנֵי הְאָרֵץ לִפְנֵי רְבָּמְר - בְּמָּר - בְּמָר - בְּמָּר - בְּמָר - בְּמָר - בְּמָר - בְּמָּר בְּנִין בְּהָיִי - בְּמָר בְּנִין בְּהָיִי - בְּמָר בְּנִין בְּהָתִי - בְּמָּר בְּנִין בְּהָתִי - בְּמָר בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּמָר - בְּמָר - בְּמָר - בְּמָר - בְּמָר בְּנִיך בְּתְיִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּלְי בְּעָר בְּנִין בְּהָתִי - בְנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּהָתִי - בְּנִין בְּתְיִי - בְּנִין בְּתָּר בְּנִין בְּבְּנִין בְּבְּתִי - בְּנִין בְּבְּנִין בְּבְּיִי - בְּנִין בְּבְּנִין בְּבָּתִי - בְּנִין בְּבָּתִי - בְּנִין בְּבְּנִין בְּבָּתִי - בְּנִין בְּבָּתִי בְּנִין בְּבָּתִי בְּנִי בְּבָּתְי בְּנִין בְּבָּיִי בְּנִין בְּבָּתִי בְּנִין בְּבָּי בְּנִין בְּבָּיוֹי בְּנִין בְּבָּי בְּיִיִּי בְּנִין בְּבָּי בִּיִי בְּנִיוּ בְּבָּיוֹי בְּנִין בְּבָּי בְּיִיּי בְּיִיוּ בְּבְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִיוּ בְּבְיִיוּ בְּבִייִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִייִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִיּיִי בְּיִי בְּיִיוּ בְּבְיִי בְּיִייִי בְּיִיּיִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְיִייִי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִיי בְיִייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִיי בְּיִיי בְּיִיי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִייִייִיי בְּיִייִי בְּיִייִיי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִיי בְּיִייִיי בְיִייִי בְּיִייִייִייִי בְּיִייִי בְ

"The study of the Sefer HaZohar is a segulah for Yirat Shamayim."

- Rabbi Moshe Basula, Introduction to Sefer HaTikkunim

פְּגוּװנָא דָא (מִקרא יח) וַתִּמְטָא הָאָרֶץ וָאָפְּקוֹד עֲוֹנָה עָלֶיהָ. אֶלָּא בְנִי נְשָׁא זְשָׁא חָטָאן וְאִי תִיטָא אַרְעָא בְּפָּה, אֶלָּא עִקְּרָא דְאַרְעָא בְנִי נְשָׁא אָנּוּן. וְאִנּוּן מְחַבְּּלִין אַרְעָא וְהִיא אִתְחַבְּּלַת. וּקְרָא אוֹכַח דִּכְתִּיב וַיִּרְא אָנּוּן. וְאִנּוּן מְחַבְּּלִין אַרְעָא וְהִיּא אִתְחַבְּּלַת. וּקְרָא אוֹכַח דִּכְתִּיב וַיִּרְא אָנְהִים אֶת הָאָרֶץ וְהִנֵּה נִשְּׁחְתָה כִי הִשְּׁחִית בְּל בְּשְׂר אֶת דַּרְכּוֹ עַל הָאָרִץ.

(ויקרא יח) - And also, there is another verse that says (Vayikra 18:25): וַהְּטִבֶּא הָאָרֵץ וְאֵפָּקוֹד עֲוֹנָה עָלֵידָ. - "And he impurified the earth and I visited its sin upon it...", which tells us that the land did not sin . אֶלְא בְנֵי נְשָׁא - But rather, people sinned. וְאִי הֵימָא אַרְעָא בְּמָּה, - And if you say the earth itself sinned with what, for some reason, you are wrong because אֵלְא י אָנּוּן. - rather, the earth did not sin. They, humanity, the main part of the earth, sinned. We are called the 'main part' because the earth was created for humanity, the entire point of creation, to utilize properly. וְאָנּוֹן מָהַבָּּלִין אַרְעָא וְהִיא אַתְחַבְּלֵת - And when they, humanity, destroy the earth, it is destroyed. Malchut is created just for us. If we, G-d forbid, do the wrong things, we leave it desolate from the spiritual lights above. וּכְרָא אוֹכַח דְּכָחִיב - And the verse proves this, as it is written (B'reishit 6:12): וַיַּרֵא אֱלֹהִים אֶת הָאָרֶץ וְהִנֵּה נִשְׁחְתָה כִי הִשְׁחִית בָּל בְּשֶׁר . אָת דַּרָכּוֹ עַל הָאָרֵץ. "And Elokim saw the earth and behold it was destroyed because all flesh had destroyed its way upon the earth."

<sup>&</sup>quot;And in the merit of those who study and occupy themselves with the Zohar HaKadosh, Mashiach will come, for the Land will be filled with the knowledge of Hashem"

<sup>-</sup> Rabbi Yehuda Chayyat, Sefer Minchat Yehuda

רְּלָּא חָזִי, כְּל חָמְאוֹי דְבַר נָשׁ כָּלְהוּ חַבְּלוּתָא דִילֵיה תַּלְיִין בְּרַע חָזִי, כָּל חָמְאָה דְאוֹשִׁיד זַרְעָא עַל אַרְעָא וּמְחַבְּלָא אָרְחֵיה בּרְשׁוּבָה. וְחָמְאָה דְאוֹשִׁיד זַרְעָא עַל אַרְעָא. וְעֲלֵיה כְּתִיב, וְאַפִּיק זַרְעָא עַל אַרְעָא, מְחַבֵּל לֵיה וּמְחַבֵּל אַרְעָא. וְעֲלֵיה כְּתִיב, יִימיה בּוּ נְכְתַא עַל אַרְעָא, וְבְלֵיה כְּתִיב בֵּיה (תהִים ה) כִּי לֹא אֵל חְפֵּץ רָשַׁע אָתָה לֹא יִגוּרְדְּ רָע. בַּר בִּתִשׁוּבָה סַוּגִי.

, הָא חָוֵי, - Come and see, בָּל חֵמָאוֹי דְבַר נָש - all of the sins of people, בָּלִהוּ הַלְּיֵין בִּתְשׁוּבָה - and all of its destruction depend upon teshuvah, which means that through the power of teshuvah, a person can rectify whatever damage he has done. However, there is one special sin that is extra hard to fix. וְחַמַאָּה אָרְעָא עֵל אַרְעָא – And that is the sin of one who spills seed on the earth. ימְחַבְּלֵא אָרְחֵיה - And in doing so, he destroys his way. The word 'way' means connection between male and female. He destroys that connection when he, G-d forbid, ואפיק יור אָא עַל אַרָעָא. - brings out seed on the ground, leaving his seed without a vessel, מְחַבֵּל לֵיהּ וּמְחַבֵּל - which then destroys him and destroys the land. (ירמיה בְּחִיב, (ירמיה - And on him it is written (Yirmiah 2:22): יָבָרַתַם עֲוֹנֵךְ לִּבְּנֵי. - "...your sin is stained before me..." (תהלים ה) - And it is written on it (Tehilim 5:5): בִּי לֹא אֵל חָפֵץ רֵשַׁע אָחָה לֹא יִגוּרְדְּ רָע. "Because You are not an El who desires wickedness, evil will not dwell with you." בר בּחְשוּבָה סְגֵּי. The sin of spilling seed will not be able to be fixed except with a great level of teshuvah.

"Through the study of the Sefer HaZohar the merit of Rabbi Shimon Bar Yochai and his companions will protect him."

<sup>-</sup> Sefer Zechira LaChaim, 14

וּכְתִיב, (בראשית כּח) וַיְהִי עֵר בְּכוֹר יְהוּדָה רַע בְּעִינִי יְיָ וַיְמִיתֵהוּ יְיָ וְהָא אָתִּבֶּר.

אָבַר לֵיה אַפַּאי דָאין קָדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא עַלְמָא בְּמַיָא וְלָא בְּאֶשְׁא וְלָא בְּאֶשְׁא וְלָא בְּאָשְׁא וְלָא בְּמָיִּץ וְלָא בְּמִיִּץ תַּבְּילוּ בְיִה בְיִא הוּא דְּהָא אִנּוּן חַבִּילוּ אָרְחַיְיהוּ בְּגִין דְּמַיִין עַלָּאִין וּמַיִין תַּתְּאִין לָא אִתְחַבְּּרוּ דְכַר וְנוּקְבָא בְּרָחַיְיהוּ בְגִין דְּמַיִין עַלָּאִין וּמַיִין תַּתְּאִין לָא אִתְחַבְּּרוּ דְכַר וְנוּקְבָא בִּרְחַיְיהוּ בְּגִין דְּמַיִין עַלָּאִין וּמַיִין תַּתְּאִין לָא אִתְחַבְּּרוּ דְכַר וְנוּקְבָא בִּרְקָא יִאוּת.

(בראשית לח) - And it is written (B'reishit 38:7): וְּבְּחִיב, (בראשית לח) - And Eir, the firstborn of Yehuda, was evil in the eyes of Hashem, and Hashem killed him." וְּהָא - And that reason, Eir purposefully spilling his seed so as not to fullfill the mitzvah of having children with his wife Tamar, has been spoken about in another place. Up to here, the Zohar is essentially saying that through this special sin, humanity caused a spiritual destruction which resulted in the physical devastation of the Flood. After the Flood, Hashem promised to never again destroy the world with water, therefore the personal and global consequences of doing or causing someone to do this special sin manifest in many other ways. A word to the wise.

אַמֵּר לֵיה - And he, Rebbi Yitzchak, said back to Rebbi Shimon: אַמַר לֵיה - Why did the Holy One Blessed Be He judge the world with water וְלָא בְּמָיְא וְלָא בְמָלְה - and not with fire and not with anything else? אָמַר לֵיה - He, Rebbi Shimon, said to him: אָמַר - It is a secret that I will reveal to you. דְּהָא אָנוּן חַבִּילוּ אָרְחַיְיהוּ - They destroyed their way דְּהָא יְנִוּן תַּבְּילוּ אָרְחַיִיהוּ יִמְיִן תַּבְּאין וּמֵיין תַּהָאין יּמִיין תַּהָּאין יּמִיין תַּהָּאין יּמִיין תַּהָּאין יּמִיין תַּהָּאין וּמַיין תַּהָּאין יּמִיין תַּהָּאין וּמַיין תַּהָּאין וּמַיין תַּהָּאין יּמַיין תַּהָּאין וּמַיין תַּהָּאין יּמִיין תַּהָּאין וּמַיין תַּהְאַרוּ דְכַר וְנוּלְּבָא כְּדְכָא יִאוּת.

מָאן אנּוּן דְּחַבִּילוּ אָרְחַיְיהוּ, בְּגַוונָא דָּא מֵיין דְּכוּרִין וְנוּקְבִין. וְעַל דָּא אִתְדָנוּ רְמַיִא בְמָה דְאנּוּן חָבוּ. וּמֵיין הֲווֹ רְתִיחָן וּפְּשְׁמוּ מַשְׁכָא מִנִּיְיהוּ כְמָיִי רְתִיחָן. דִּינָא לֶקְבֵל דִינָא. הָדָא מְנַיְיהוּ בְמֵיִי רְתִיחָן. דִּינָא לֶקְבֵל דִינָא. הָדָא הוּא דְכְתִיב נִבְקְעוּ כָל מֵעְיִינוֹת הְּהוֹם רַבְּה, הָא מֵיין תַּתְּאִין. חוּא דְכְתִיב נִבְקְעוּ כָל מֵעְיִינוֹת הְהוֹם רַבְּה, הָא מֵיִין תַתְּאִין. וַאֲרוּבּוֹת הַשְּׁמִים נִפְּתָחוּ דָא מֵיִין עִפְּאִין. מֵיִין עִלְּאִין וְתַהְאִין.

, מָאן אָנּוּן דְּחַבִּילוּ אָרְחַיִיהוּ, - These people who destroyed their way, - בְּנֵוונָא דָּא מֵיִין דְּכוּרִין וְנוּקְבִין - also destroyed the masculine and feminine waters. וְעֵל דָּא אִתְדְּנוּ בְמֵיְא - And because of this they were judged and punished with water - בְּמָה דְאָנּוֹן הָבוּ - with which they sinned. Seed, which they wasted, is likened to water. רְתִּיחָן - And the waters that burst out from below the earth were boiling hot וּפָשָׁטוּ מַשְׁכָּא הַנְיֵיהוּ - and stripped the skin off of them, the people, בְּמִין רִתִּיקוּ, בְּמִיין אָרְחַיִּיהוּ בְמַיִין - just like they destroyed their ways with hot water. דִּינָא לְבֶּבֶל דִינָא -Judgment to receive judgment. Measure for measure. הָּרָא הוּא - בְּבְתִינ - As it is written (B'reishit 7:11): רָבָתִינ - בּל מַעִיִנוֹת הָהוֹם רַבָּה, "...all of the wellsprings of the great abyss were opened up..." - הָא מַיִין הַהָּאִין. This is the lower waters. וַאַרוּבּוֹת הַשַּׁמַיִם ינְפְּקְּחְה - "...and the windows of the Heavens were opened." - דָא מַיִין עִלְּאִין. This is the upper waters. מַיִין עִלְּאִין - Upper and lower waters. Because they did not give the seed into the female, which makes the unification, they separated the two waters, causing a destruction between them. They were therefore punished from both places, from the male water above and the female water below. If a person guards the brit and makes this connection, he gives the world endurance.

"From the time when the light of the two great luminaries, the Zohar HaKadosh and the Tikkunim, shined and rose, the Jews, the Congregation of Israel, accepted and practiced the holy study of the Zohar HaKadosh and the Tikkunim, alone or in multitudes, young or old, and even when they cannot understand the secret and pure sayings in those Holy Sefarim. Nevertheless they drink with thirst the things written there, and they rejoice greatly when reading them. And if in one place one hundred people are found studying the Zohar HaKadosh, then one thousand people will be found studying the Tikkunim, for most of the baalei batim hold on fast to the study of the Tikkunim and this is their custom each and every year from Rosh Chodesh Elul until Yom Kippur. And the reason why the study of the Tikkunim spread during these days of teshuvah more than the study of the Zohar HaKadosh is because when a man sins, he damages more in the world of asiya, and it is known that the 70 Tikkunim that Rabbi Shimon Bar Yochai made, since they follow more the pattern of numbers, therefore its study causes a greater tikkun in the world of asiya, for in that world lies the secret of Numbers and the Accounts. therefore during the days of teshuvah we are accustomed to study the Sefer ha Tikkunim."

- Rav Yosef Chayim of Baghdad, The Ben Ish Chai, Hakdamat Tikkunim Benayahu

"Thus it is Pnimiut HaTorah which is the Tree of Life, which is the revelation of G-dliness, which leads to 'a perfect heart,' i.e., the love and fear [of G-d] which is the essence of our occupation with the Torah and its mitzvot. For this reason, the essence of Pnimiut HaTorah was revealed in these later generations. Thus in the Tanya, Iggeres HaKodesh, Letter 26, quotes the Arizal as stating that it is in these later generations that it is permitted and indeed, it is a mitzvah - to reveal this wisdom. For in the earlier generations, this was not necessary. They were totally righteous men [whose souls] stemmed from high [spiritual] rungs. Because of the tremendous power of their souls, they possessed genuine love and fear [of G-d] and studied the Torah lishmah. [To attain these levels] they did not require the revelation of Pnimiut HaTorah. [Therefore these teachings were hidden, for I'It is the glory of G-d to conceal a matter.' In [these] later generations, by contrast, the souls do not stem from such high rungs, and [the spiritual potential of our] hearts has diminished. Therefore, it is a mitzvah to reveal [this wisdom]."

- Rabbi Shalom Dov Ber of Lubavitch ztk'l, Kuntres Eitz Chaim



אָמַר רִבּּי יְהוּדָה אַף עַל גַּב דְּזַבְּאָה הָוָה נֹחַ לָאו אִיהוּ כְדַאי דְּקרּ רִבּּי יְהוּדָה אַף עַל גַּב דְּזַבְּאָה הָוָה נֹחַ לָאו אִיהוּ כְּדֵאי דְּקוּרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא יָגִין עַל עַלְמָא בְּגִינִיהּ. תָּא חָזֵי, מֹשֶׁה לָא תָלָה מִלְּה בִּוְכוּתִיהּ אֶלָּא בִּוְכוּת אֲבָהְן כַּוְּהָאֵי. אֲבָל נֹחַ לָא הָוָה לֵיהּ בְּּמַאן דְּיִתְלֵי בִּוְכוּתָא בְּמשֶׁה.

רְבִּי יְהוּדְה - Rebbi Yehuda said: אָמר הְנִי יְהוּדְה - Even though Noach was meritorious, אָא בְּרִיךְ הוּא בְרִיךְ הוּא יְרִין עַל עִלְמָא בְּרִינִיה - he was not worthy, his merit was not great enough, that the Holy One Blessed Be He should protect the world because of him. הַא הְנִי - Come and see, מֹשֶה לְא תְלָה מִלְּה מִלְּה בִּרְיִה - Moshe did not make the issue of asking Hashem not to destroy Am Yisrael, when they were decreed for destruction, dependent upon his own merit, בִּרְכִּוֹת אֲבָהְן בַּרְמָאֵי - but rather he asked in the merit of the Patriarchs Avraham, Yitzchak, and Yaakov. אַבְלְּוֹת בְּמָאוֹ דְּיִתְלֵי בִּוְכוֹתְא בְּמַאוֹ דְיִתְלֵי בִּוְכוֹתְא בָּמַאוֹ דְיִתְלֵי בִוְכוֹתְא בָּמַשׁה. But Noach did not have anyone's merit to depend upon like Moshe did. So, then, what could he do?

"Torah from Tzion: The study of the Kabbalah and the revelation of the secrets of the Torah at the time of the footsteps of Mashiach is one of the main activities to bring redemption closer as the Vilna Gaon explains at length in many places. And this is one of the main tasks of Mashiach ben Yosef, that through him the exiles are ingathered, according to our Rabbi, the Gaon."

- Sefer Kol Ha Tor, Perek 6, Siman 5

אָמַר רִבּּי יִצְחָק וְעִם בָּל דָּא כֵיוַן דְּאָמַר לֵיהּ קָּרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וַהֲקִמֹתִי אֶת בְּּרִיתִי אִתְּךְ הָוָה לֵיהּ לְמִבְעִי רַחֲמֵי עֲלַיְיהוּ. וְקָרְבָּנָא רְאַקְרִיב לְבָתָר, דְּיַקְרִיב לֵיהּ מִן קַדְמַת דְּנָא דִלְמָא יִשְּׁבֵךְ רוּגְזָא מֵעָלִמָא.

פּל דְּאָ - Rebbi Yitzchak said: יְנִים בְּל דְּא - And despite all of this, אָמֵר בְּרִיךְ הוֹא - once the Holy One Blessed Be He said to him, בְּרִיתִי אָתְּ בְּרִיתִי אָתְּ בְּרִיתִי אָתְּךְ - "And I will make my covenant stand with you," which is Hashem telling Noach that world will only continue through him, and that the rest of humanity will perish, הַּבְּעֵי בְרַבְּיֵ יְלַבְיִר - he should have requested compassion upon them, asking Hashem to save the rest of humanity despite their unworthiness. - וְּלַרְבָּנְא דְאַקְרִיב לְּבְתָר, And the sacrifice that he offered after they came out of the ark when the Flood was over, בְּלְבִתְר בְּלִבְתְר בִּלְרִיב לִיהּ מִן בְּרָבַת וְּנִא מֵעְלְמָא - וְּבָּתְר וּנְאָ מֵעְלְמָא - וֹבְּלַתְא יִשְׁבֵּךְ רוּנְאָ מֵעְלְמָא - בּוֹבְּת וֹנְא מֵעְלְמָא - בּוֹבְּת וֹנְתְר בּנִא יִשְׁבֵךְ רוּנְאָ מֵעְלְמָא - בּוֹבְּת וֹנְבְּת וֹנְתְר בּנִא יִשְׁבֵּךְ רוּנְגְא מִעְלְמָא - בּוֹבְּת וֹנְבְּת וֹנְא מַעְלְמָא - בּוֹב לוֹנה מִן בְּרָבֵת He should have offered before the Flood, because הוא ישְׁבֵּך רוּנְגְא יִשְׁבֵּךְ רוּנְגְא מַעְלְמָא וֹשְׁבֵרְ רוּנְגְא מַעְלְמָא וֹשְׁבֵרְ רוּנְגְא מַעְלְמָא וֹשְׁבֵּר רוּנְגְא מַעְלְמָא וֹשְׁבַר רוּנְגוֹא מַעְלְמָא וֹשְׁבָּר וּנִבְּי עִבְּר וּנִבְּת וּשְׁב וּנִבְּר וּנִבְּי וּשְׁבָּר וּנִבְּי וּשְׁבָּר וּנִי מִּבְּי בּעִר וּנִבְּי בּעִיף בּעִר וּנִי מִיּי בְּיִבְּת וּנִי בְּיִבְי בּעִר וּנִי בְּעִר וּנִבְּי בּעִיף בּעִר וּנִבְּי בְּעִיף בּעִר וּנִבְּי בְּעִר וּנִי בְּעִר וּנְבְּי בְּעִר וּנְיִי בְּעִר וּנְרִי בְּיִבְּיִר בְּיִבְּי וִיִּבְּר וּנִבְי בְּעִר וּנִי בְּיִבְי בְּיִבְּי בְּעִי בְּעִר בְּעִר וּנְיִבְּע בִּעְרִי בְּיִר בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי וִיִּבְי בְּיִבְי בְּעִי בְּיִבְיִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּבְּי בְּעִי בְיִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּיִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי

"And do not listen to the words of those who oppose you regarding what you wish to study within the Torah...and they tell you: 'Why do you spend all your time studying this particular area of the Torah? Do not listen to them because according to what you desire to study, precisely for that you came to the world. And if you listen to their words you will need to reincarnate again, and be killed by the sword of the Angel of Death and taste the taste of death."

R' Eliyahu haKohen - Sefer Shevet Mussar, Perek Alef

אָמֵר רָבִּי יְהוּדָה מָאי הָוָה לֵיהּ לְמֶעְבַּר דְּהָא חַיָּיבִי עַלְמָא הֲווֹ מַרְגִּיזִין קַמֵּי קָּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וְאִיהוּ יַקְרִיב קָּרְבָּנָא. אֶלָּא וַדְּאי נֹחַ דְּחִיל עַל גַּרְמֵיהּ הָוָה, בְּגִין דְּלָא יָעֶרַע בֵּיהּ מוֹתָא בְגוֹ חַיָּיבִי עַלְמָא דְהָוָה חָמֵי עוֹבְבִיהוֹן בִּישָׁא כָל יוֹמָא, וְהֵיךְ מַרְגְזָן קַמֵּי קַּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא כָל יוֹמָא.

רְבָּי יְהוּדְה - Rebbi Yehudah said: אָמֵר רָבִּי הְוֹה לֶמֶעְבַּר - What should he, Noach, have done? דָּהָא חַיָּיבֵי עָלִמָא הֲווֹ מֵרִגּיוִין קַמֵּי קִּרשָא - For the wicked of the world were provoking the anger of Holy One Blessed Be He, וְאִיהוּ יַקרִיב קָרבָּנָא - and he should offer up a sacrifice, as if that would be effective? אֵלְא , וַדָּאי נֹחַ דְּחִיל עֵל נַּרְמֵיה הָוָה - Rather, certainly Noach was afraid for himself, בּגִין הַיָּבֵי עָלְמָא - that he should not meet up with death amidst the wicked of the world, to be punished because of them. רַבַּוָה חָמֵי עוֹבָבֵיהוֹן בִּישָא כָל יוֹמָא, -He saw their bad deeds every day, וְהֵיךְ מַבְּי קַרְשָא בְּרִיךְ הוּא - בְּל וּמְא. - and how they were provoking the anger of the Holy One Blessed Be He every day. Rebbi Yehudah is giving merit to Noach, saying he that he did the best that he could. Rebbi Yitzchak seems to claim that he could have done a better job. These are the two perspectives that the Sages, in general, debate about Noach. When they say that Noach was a tzadik, one says that he would have been on that level in any generation while the other says that in another generation he would not have been as great as in his own. Both of these perspectives have a spiritual root, an inner light and a surrounding light.

"The study of the Sefer HaZohar causes the person to have emunah." - Imre Pinchas, Shaar 9

רָבָּי יִצְּחָק אָמֵר בָּל זִמְנָא דְחַיָּיבֵי עַלְמָא אַסְגִּיאוּ, זַבָּאָה דְּתִּיבִי תַלְמָא אַסְגִּיאוּ, זַבָּאָה וּמִּאִּקְּהַ הוּא אִתְפַּם בְּקַדְמִיתָא. דִּכְתִּיב, (יווקאַל ט) וּמִפִּוּקְדְשִׁי תָחֵלּוּ. וְתָנִינָן אַל תִּקְרֵי מִפִּוּקְדְשִׁי אֶלְא מִפְּוּקוּדְשִׁי. וְנֹחַ הֵיךְ שֵׁוִיב לֵיה לָּדְשָׁא בְרִיךְ הוּא בֵין בָּל אִנּוּן חַיִּיבַיָא. אֶלְא בְּנִין הֵיךְ הוּא בִין בָּל אִנּוּן חַיִּיבַיָא. אֶלְא בְּנִין הִיךְּקְא דְּתְרָיך הוּא בִין בְּל אִנּוּן חַיִּיבַיָא. אֶלְא בְּנִין הִיִּבְּיִא בְּרִיךְ הוּא בִּין בְּל אִנּוּן חַיִּיבַיְא. אֶלְא בְּנִין הְיִּבְיָא דְּהָוֹה תּוֹלְּדִין בְּעַלְמָא דְהֲנָה צִּדִּיק בְּדְקא יְאוּת.

רַבִּי יִצְחָק אָמַר - Rebbi Yitzchak said: רָבִּי יַצְלְמָא אַחָּנִיאוּ, - בָּל וִמְנָא דְחַיָּיבֵי עָלְמָא אַחָנִּיאוּ, Any time that the wicked of the world increase, וַבָּאָה דִאִשְׁתִּבַח - a tzadik found in their midst - בַּינֵיהוּ - is grabbed first. (יחוקאל מ' - As is written (Yechezkel 9:6): ...and begin from my Mikdash...", from the Temple. This was when the city of Yerushalayim was decreed to be destroyed and Hashem was commanding the malach where to begin the destruction. וְתְנִינָן אֵל תִּקְרִי מִמְקְרָשִׁי - And it is taught, do not read "from my Temple", אֶלְא מִמְקּוּדְשׁי. - but rather, 'from my holy ones', which are the tzadikim. The Gemara explains that they were initially slated to be saved, but the quality of Judgment complained that they should have reproved the people and brought them back to the right path, but since they did not, they should be killed first. ונח הַיִּד שֵׁוִיב לֵיה קַדְשָא בְּריך הוֹא - And Noach, how did the Holy One Blessed Be He save him בין - בַּל אָנוּן חַיְּיבֵיאָ. from amidst all of those wicked? אֶלָא בִגִּין דִּיִפָּקוּן פּנִיה תּוֹלְדִין בְּעַלְמָא - Rather, in order that generations should come from him in the world - דָהַוָה צַדִּיק בָּדְקָא - because he was a fitting tzadik. The Zohar is implying that in a different situation of global destruction, Noach might not have been saved, but here he was saved.

וְתְּוּ דְּאִיהוּ אַתְּרֵי בְהוּ כָל יוֹמָא וְיוֹמָא וְלָא קַבִּילוּ מִנֵּיה, וְקִנִּים בְּנִפְאֵיה קְרָא דִכְתִיב, יחקאי וּ וְאַתָּה כִי הִוְהַרְתְּ רָשְׁע וְגו׳. וּכְתִיב וְאַתָּה מָן דְּאַזְהַר לְחַיִּיבָא אַף עַל נַּב וְאַתְּה אָת נַפְּשְׁךְּ הִצִּלְתָּ. מִבְּאוֹ בְּל מָאוֹ דְאַזְהַר לְחַיִּיבָא אַף עַל נַּב דְּלָא קַבִּיל מִנִּיה הוּא שׁוִיב לֵיה לְגַרְמִיה וְהַהוּא חַיִּיבָא אִתְפַּם בְּלָא קַבִּיל מִנִּיה הוּא שׁוִיב לֵיה עַר דְּיִמְחֵי לֵיה הָא אוּקְמוּהְ חַבְּרַיְא.

אָרָה מְנֵּיה, - And further, we see ותוּ דָּאִיהוּ אַתְרִי בָהוּ כַל יוֹמָא וִיוֹמָא וְלָא קַבְּילוּ מִנֵּיה, that he did reprove them every day and they did not receive from him. (יחזקאל ג' - And upon himself - וְקַיִּים בָּנַפְּשֵׁיה קָרָא דְכְתִיב, he fulfilled the verse that is written (Yechezkel 3:19) : אַהָּה כִי הַוֹּהַרָהָּ ַרְשֵׁע וְגוֹץ - "And you, if you warn the wicked to turn from his way and he does not, he will die in his sin..." - And it is written at the end of the same verse: יָאַרָּה אָת נַפִּשִׁך הַאַּלְהָ. "...and you have saved your life." Since Noach warned them to do teshuvah every day, he fulfilled his responsibility, and thus deserved to be saved. מָבָאן בָּל מָאן דָאַוֹהַר לְחַיֶּיבָא - From here we learn that anyone who warns the wicked, אַף עַל גַב דְּלָא קַבְּיל מְנֵיה - even if though the wicked person does not receive reproof from him, הוֹיב לֵיה לְנֵרְמֵיה - he saves himself וַהַהוֹּא חַיִּיבָא אָתְפַּם - and that wicked person is grabbed in his sin. וְעֵר בַּפְּוֶה יוהר לֵיה - And how much should he warn him, reprove him? עד דִּיִמְחֵי לֵיה - Until he, the sinner, hits him. בָּרַיָא. - הָא אוּקמוּהָ חַבְּרַיָא. The chevraya, the friends, Rebbi Shimon's inner circle of students, has already established this. In summary, the Zohar is coming to Noach's defense, saying that he is not at fault for not saving the world.

"The study of the Sefer ha Zohar eliminates the confusion of the heart." - Baal HaTanya, Mea Shearim

"And this is the answer that I gave to one person who asked me about what the students of the Ari HaKadosh wrote, that the study of the Zohar HaKadosh is a great tikkun to illuminate and sanctify the soul. And the Ari HaKadosh gave this tikkun for the Ba'al Teshuvah, to say five pages of the Zohar or the Tikkunim every day even if he does not know what he is saying, for this reading is effective in illuminating and refining the soul, for precisely this study has a segulah more so than any other study, more than the study of the Mishna, Talmud and Mikra. And this person said that it was incredible that this study has more power than any other area of the Torah, whether Mikra or Mishna. And I answered and said: You must know that without a doubt all study in the Holy Torah is very elevated and awesome, and especially if the study is done lishma (without ulterior motives and with the proper intention), in truth, it is for sure that this study builds worlds in the heavens and effects tikkunim above. Nevertheless, the greatness of the study of the Zohar HaKadosh lies in the fact that when we study Mikra or Mishna or Talmud, they are greatly enclothed in physical terms, and the secrets are not readily discernible. Not so with the Zohar HaKadosh, which speaks of the secrets of the Torah in an open way, and even the simplest reader recognizes the fact that it is talking about deep secrets. And because these secrets of the Torah are exposed and revealed without any vestments, they illuminate and shine upon the soul, and even though the secrets are very deep and the words are somehow esoteric, so that it will be hard to know and understand these secrets and only a great Chacham is capable of understanding them fully, even so the secrets are exposed and they make their effect in their root above."

-The Chida, Shem HaGedolim, Ma'arechet Sefarim Beit

"Among the works of the Gra and his students in the area of the Ingathering of the Exiles was the establishment of a Beit Midrash in Yerushalayim where the Kabbalah was to be studied."

- Magid Doresh Tzion, p. 65



וֹמוֹרְאֲבֶּם וְחִתְּבֶם יִהְיָה. מִבְּאן וּלְהָלְאָה יְהֵא לְכוֹן דְּיּוֹקְנִין דִּבְנֵי נְשָׁא דְהָא בְּקַדְמִיתָא לָא הֲוֹוֹ דִּיוּקְנִין דִּבְנֵי נְשָׁא. תָא חָזֵי, בְּקַדְמִיתָא כְתִיב, (בּרִאשׁית יוּ) בְּצֶלֶם אֱלֹהִים עָשָׂה אֶת הָאָדָם. וּכְתִיב, (בּרִאשׁית הּ) בִּדְמוּת אֱלֹהִים עָשָׂה אוֹתוֹ. בֵּיוַן דְּחָמוּ אִשְׁתַּנּוּ דְיוּקְנַיְיהוּ מֵהַהוּא דִּיוּקְנָא עִלְּאָה וְאִתְהַבְּּכוּ אִנּוּן לְמִדְחַל מִקּמֵי חִיוון בְּרָא.

Hashem told Noach that when he came out of the ark, he would rule the world. The Zohar starts with the verse (B'reishit 9:2): אַנוֹרָאָבֶם . וְחְחַכְּם יְהִיה. - "And your fear and your dread will be..." on all of the animals. מָבָּאן וּלְהָלְאָה - From here and on יָהֵא לְכוֹן דְּיּוֹקְנִין you will have human images. דָּבְנֵי נְשָׁא - Behold, originally - לְא הֲווֹ דִּיוּקְנִין דָּבְנֵי נָשָׁא - they did not have human images, because after the first sin humanity fell. This will all be explained. הָא הָוֹיֵ, - Come and see a revelation, בָּקַדְמִיתָא כָתִיב, (בראשיתט) - regarding 'originally' it is written (B'reishit 9:6): בְּצֶּלֶם ...in the Tzelem Elokim He made Adam." This is the Divine image. (בראשית ה) - And it is written (B'reishit 5:1): בְּרְמוּת אֱלֹהִים עֲשֶׂה אוֹתוֹ. - בּרְמוּת אֱלֹהִים בְשֶׁה אוֹתוֹ. - "...in the D'mut Elokim He made him." This is the Divine likeness. בֵיון דַּחָשוּ Once they sinned, אָשְׁתַנוּ דִיוּקְנֵיִיהוּ מֶהַהוֹא דִּיוּקְנֵא עַלָּאָה - their images were changed from their supernal image וְאַתְהַפַּכוּ אָנּוּן . לְמִרְחֵל מִקְמֵּי הֵיוָון בָּרָא - and they were transformed to be afraid of the animals of the field.

בְּקַדְּמִיתְא כָּל בְּרָיָין דְּעַלְמָא זָקְפָּן עַיִינִין וְחָמָאן דִּיוּקְנָא קַדִּישְׁא עַלְּבָּר בְּרָיָין דְּעָלְמָא זָקְפָּן עַיִינִין וְחָמָאן דִּיוּקְנָא אַתְרָא. וְאִתְהַפַּך דִּבְנֵי נְשָׁא זָעִין וְדְחֲלִין בְּיוּקְנָא אַחְרָא. וְאִתְהַפַּך דִּבְנֵי נְשָׁא זָעִין וְדְחֲלִין בְּיוּקְנָא אַחְרָא. וְאִתְהַפַּך דִּבְנֵי נְשָׁא זָעִין וְדְחֲלִין קְנֵי שְׁאַר בְּרִיָּין.

תָא חָזִי, כָּל אִנּוּן בְּנֵי נָשָׁא דְלָא חָמָאן קַמֵּי מָאַרִיהוֹן וְלָא עָבְרִין עַלְּרִין עַלְּאָ אִשְׁתַנֵּי מִחֵיזוּ עַל פִּקוּדִי אוֹרַיִיתָא. זִיו דִיוּקְנָא דִלְהוֹן לָא אִשְׁתַנֵּי מֵחֵיזוּ דְיִוּקְנָא עִלְּאָה. וְכָל בְּרִיִּין דְּעַלְמָא זְעִין וְדְחֲלִין קַמֵּיה.

אַרְיִין דְּעְלְמָא - At first, all of the creatures of the world if וְחָמָאן דִּיוֹקְנָא קַרִּייִן אַ עִּלְּאָה - lifted up their eyes יְּחָמָא עִלְּאָה - וְּחָמָאן וְדְחַלִּין מָקַמִּיה. - and would see the supernal holy image יְּחָמֵּיה. - Once they, Adam and they would be afraid of it. בּיֵון דְּחָמוּ - Once they, Adam and Chava, sinned - אִּחְהַפַּּך דְּיוֹקְנִיְיהוּ מֵעֵינִיְיהוּ לְדִיוּקְנָא אַחְרָא. - their image was transformed in their, the animals', eyes to a different image. וְאִחְהַפַּךְּ דִּבְנִי נִשְׁא וְעִין וְדְחַלִּין קְמֵּי שְׁאַר בְּרִיִין. - And it was transformed so that people tremble and are afraid of other creatures.

ר הָא חְנִיץ - Come and see, הָא חְמֵץ בְּפֵּץ בְּלָא חְבְיץ דְלָא חְבְיץ בְּבִּץ בְּלָא חְבָיץ - all of those people who do not sin before their Master וְלָא עָבְרין - and do not transgress the mitzvot of the Torah, עַל פִּקּוּבִי אוֹרַיִים, - the radiance of their image does not change from the appearance of the supernal image. וְבִל בְּרִין דְּעָלְמָא וְעִין וְדְחַלִין כַּמֵיה. - And all creatures of the world tremble and are afraid of him.

"The study of the Sefer HaZohar saves a person and his family from plagues and troubles." - Imre Pinchas, Shaar 6

וּבְשַׁעֲתָא דִבְנִי נְשָׁא עָבְרִין עַל פִּתְנָּמֵי אוֹרַיִיתָא, אִתְחַלַּף דִּיוּקְנָא דְלְהוֹן וְכָלְהוּ זָעִין וְדָחֲלִין מִקַּמֵּי בְרָיִן אַחְרַנִּין, בְּגִין דְּאִתְחַלַּף דִּיוּקְנָא עלְּאָה וְאִתְעֲבַר מִנַּיִיהוּ, וּכְדִין שֶׁלְמֵי בְהוּ חֵיוַת בְּרָא, דְּהָא לָא חָמוּ בְהוּ הַהוּא דִיוּקְנָא עלְאָה כִּדְקָחָזִי.

- And the time when people transgress the mitzvot of the Torah, וּבְשַׁעֲהָא דִּבְנִי נְשָׁא עֲבְרִין עֵל פִּהְגָּמֵי אוֹרַיִיהָא, - their image is changed - יְבְלָּהוֹ וְעִין וְדְחֵלִין מִקְּמֵּי בְרִיִין אַחֲרִנִּין, - and they all tremble and are afraid of other creatures, בְּגִין דְּאָהְחַלֵּךְ - because the supernal image was changed יְאִלְּאָה - and left them, וְאַהְעֲבַר - מְבַּיִיהוּ, - מְבַּיִיהוּ, - מְבַּיִיהוּ, - מְבַּיִיהוּ בְּרָא, הַבִּין שְׁלְטֵי בְהוּ חַיוַת בְּרָא, - and then the animals of the field rule over them, עִלְאָה כִּדְקְחְיוֹי. - because they do not see in them the supernal image, as is fitting.

"Because of this work, the Book of the Zohar, [the Jews] will be redeemed from exile." - The Zohar haKadosh (3, 124b)

"The study of the book of the Zohar is a great help to purify and to bring sanctity to the soul and even if one does not know what he is saying and makes many mistakes while reading, it is of great importance to the Holy One Blessed Be He. And we see that in regards to the study of the Mishna there are many opinions that say that one must understand what he is studying, but when reading Tehillim (Book of Psalms) or the Zohar even if one does not understand anything at all, it is important and received and desired by The Holy One Blessed Be He..."

- Pele Yoetz, Zohar

ָּוְעַל בּן הַשְּׁתָּא בִיוּן דְּעָלְמָא אִתְחַדֵּשׁ בְּמִלְּקַדְּמִין, בָּריך לוּן בּרְכָתָא דָא וְשַׁלִּים לוֹן עַל כּלָּא, בְּמָה דְאַתְּ אָמֵר וְכָל דְּגִּי הַיָּם בְּיָדְכֶם נִתְּנוּ. וְאֲפִילוּ נוּנִי יַמָּא. רִבִּי חִיִּיא אָמֵר בְּיָדְכֶם נִתְנוּ. מִקַּדְמַת דְּנָא. דְּכַד בְּרָא קָּדְשָׁא בְריך הוּא עַלְמָא מְסַר כּלָּא בִידִהוֹן דְּכִתִּיב וּרְדוּ בִדְגַת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁמֵיִם וִגו׳.

,ועל בֵּן הַשִּהָא אָתְחַדֵּשׁ בִּמִּלְּקָדְּמִין - And therefore since the world was renewed as at first, and humanity is starting all over again with Noach, בֶּריְדְּ לוֹן בָּרְכָתָא - He gave them this blessing וְשֵׁלִישׁ לוֹן עֵל בֹּלְא, - and He gave them rulership over all, בְּמָה רְאַהְ - As it says (B'reishit 9:2) : - וְכָל דְנֵי הַיָּם בִּיְדֶכֶם נִתְּנוּ. "...and all the fish of the sea were given into your hands." - אַפִילוּ נוּנֵי יָמָא. - And even the fish of the sea. רָבִּי חָיָיא אָמֵר - Rebbi Chiya said: בְּיֵבֶכֶם נְחְנוּ, "Given into your hands" - בְּיֵבֶכֶם נְחְנוּ, implies from before that time when Noach came out of the ark. בְּרַשְּׁא בְּרִיךְּ הוּא עֶלְמָא - Because when the Holy One Blessed Be He created the world מְסֵר בֹּלֶא בִידָהוֹן - he gave everything into their hands, into humanity's jurisdiction, דְּבָתִּיב - as it is written (B'reishit 1:28): רַרָּדוֹ הַיָּיֶם וּבְעוֹף הַשְּׁמֵיִם וְגוֹ׳. -"...and you shall rule over the fish of the sea and over the birds of the heavens..." In conclusion, through Noach, humanity received a fresh start, to hopefully live in Hashem's world in the right way, as originally intended.

"The constant study of the Sefer HaZohar is a segulah to bring the person to a state of connection with the Ain Sof."

<sup>-</sup> Sherit Israel, Shaar HaHitkashrut, Shaar Alef



רָא הָזִי, כָּל אִנּוּן עֲמִיקִין סְתִימִין דְּנָפְּקֵי מִגּוֹ מַחֲשָׁבָה וְקָלָא נָמִיל לוֹן לָא אִתְנַּלְּיָין עַד דְּמִלָּה מְנַלָּה לוֹן. מָאן מִלָּה הַיְינוּ דְבּוּר.

ּוְתַאֵּי דִּבּוּר אָקְרִי שַׁבָּת. וּבְגִין דְּשַׁבָּת אָקְרִי דִבּוּר, דִּבּוּר דְּחוֹל אָסוּר בְּשַׁבְּת. בְּגִין דְּדִבּוּר דָּא בַעֲיָא לְשַׁלְטָאָה וְלָא אַחֲרָא.

ר הָא הְוֹי, - Come and see, בְּל אִנּוֹן עֲמִיקִין הְתִּימִין דְּנְפְּקֵי מִגּוֹ מַחֲשְׁבְּה - Come and see, הְנִי מְנוֹ מַחֲשְׁבְּה - all of those deep hidden lights that come out of thought, which means Chochma, וְקְלָא נְמִיל לוֹן - and are taken by a voice אָלְ אוֹן. - are not revealed until the word reveals them. אַרְנַּלְּיִין עֵד דְּמִלְה מְנֵלְה לוֹן. - What is 'word'? - הַיִינוּ דְבּוֹר. - That is speech.

רבור אָקָרִי שַׁבְּּר יִשְׁבָּר - And this speech is called Shabbat. The supernal lights of Chochma are only revealed through Shabbat. The Arizal says that Shabbat is the mochin d'abba, the consciousness of Chochma. רְבִּנִין דְשַׁבְּּר אָקָרִי דְבּוּר, - And because Shabbat is called 'speech', we know that speech is Malchut, but it is a revelation of Chochma coming down into Malchut, this world. On Shabbat the world becomes holy. Thus, דְּבוּר דְּחוֹל אֶסוֹר - weekday speech is forbidden on Shabbat and we only speak dibur Malchut, words of Torah from Chochma. בְּשִׁבְּר, בְּעִיָּא לְשֵׁלְשָׁה - Because this speech needs to reign יְלָא אַחַרָא. - and nothing else. Only holy words, only the light of Chochma.

וְהַאי דִבּוּר דְּאִיהוּ אָתֵי מִפִּמְרָא דְחשֶׁךְ מְגַּלֶּה עֲמוּקוֹת מִנַּוִּיה. וּמַשְׁמַע מִנִּי חשֶׁךְ. הַהוּא דְאֲתֵי מִפִּמְרָא דְחשֶׁךְ דִּכְתִּיב מִנִּי דַיְיִכְא.

- And that speech that comes from the side of darkness - יְהַאִּי הַמְּמִרָּא הָשִּה - reveals depths from within it. הַמְּשִׁת מִנִּי הַשְּׁמֵע מִנִּי הְשָּׁה - And it is implied "from amidst darkness." This means that הַמִּיבְּא דְּחְשֶׁך - it comes from the side of darkness, הַּהִיב מִנִּי דְיִיכְא - as it is written: "from amidst" specifically. The hidden aspect of the 'lantern of darkness', the internal light of Chochma, is extremely high above, containing concealed mysteries and depths of the mind that become revealed through Shabbat, which is why a person can merit the secrets of the Torah on Shabbat. But the vessel for this light is speech, and speech has to be used to say words of Torah in order to draw down this light. Weekday speech disrupts this drawing down of light, G-d forbid.

"And the main point is that when your soul will cling to the books that deal with Yirat Hashem, that you thereby will realize at every moment the great debt you owe to the Creator of all worlds, and in particular through the Sefer HaZohar, which is the most important of all. And it will cause your heart to flare up in flames of fire. The Sefer ha Zohar is the key."

- Sefer Sur me Ra V'Asei Tov



עַל יִיָ׳. עַל יִיְ׳ וַדָּאי. דְּהַהִיא שַׁעֲתָא אִתְגַּלְיָא עַתִּיקְא קַדִּישָׁא, וְכָלְּהוּ עַלְמִין בְּחָדְוותָא, וּשְׁלִימוּ וְחָדְוותָא דְעַתִּיקְא עַבְּדִּינָן, וּסְעוּדָתָא דִילֵיה הוּא וַדָּאי. עַבְּדִּינָן, וּסְעוּדָתָא דִילֵיה הוּא וַדָּאי.

This excerpt from the Zohar in Parashat Yitro is the Shabbat (the 7th day) reading for every week of the Zohar Chok cycle. ר בְּיוֹמָא דְּשַׁבְּתָא, בִּסְעוּדְתָא תִנִיינָא, On the day of Shabbat, about the Second Meal, (ישעיה נח) - it is written (Yeshaya 58:14): אָן הָּתִעַנַּגּנּג . 'ײֵ - "Then you shall delight upon Hashem..." - עַל ייִי וַדָּאי. " - "דָּאי." - עַל ייִי בּיִי בּייִ ייִי בּיִּ "... Upon Hashem...", certainly. "Hashem" is referring to the four-letter essential name of Hashem: Yud and Heh and Vav and Heh, which corresponds to the sefira of Tiferet, which is Zer Anpin of Atzilut. "Upon" is referring to Keter. דָּהַהִיא שַׁעֲרָא אָרְגַּלְיָא , עַהִּיקָא קַדִּישְׁא, - At this time, Atika Kadisha is revealed, וַכָּלָּהוּ י עָלִמִין בָּחֵדְווּתָא, - and all of the worlds are in bliss, וּשָׁלִימוּ וַחֲדָווּתָא ,דְעַהִּיקְא עַבְּהֵינְן - and they make the completion and bliss of Atika, which means the lights of Keter spread out and are elevated to that dimension and state of love, goodness, and happiness, and all judgements are sweetened, וּמָעוּדָתָא דִילֵיה הוּא - and certainly this is His meal. At the time of the second meal, the King gives out all of his treasures and everyone puts on royal garments and are able to act in the highest, most regal way because the light of Atika is spreading out and raising everything, i.e. all of the partzufim, up to its level.

בּסְעוּדְתָא הְּלִיתָאָה דְשַּבְּתָא, בְּתִיב וְהַאֲכַלְתִּיך נַחֲלֵת יַעֲקֹב אָבִיךּ. דָא הִיא סְעוּדְתָא דְזָעִיר אַפִּין, דְּהַוִּי בִּשְׁלִימוּתָא. וְכָלְּהוּ שִׁיתָא יוֹמִין, מֵהַהוּא שְׁלִימוּ מִתְבְּּרְכָן. וּבְעֵי בִּישְׁלֵימוּ לְמֶחֶבִי בִּסְעוּדְתֵיה, וּלְאַשְׁלְמָא אִלֵּין סְעוּדְתֵי, דְּאִינּוּן בְּעוּדְתֵי, דְּאִינּוּן סְעוּדְתֵי, דְּאִינּוּן סְעוּדְתֵי, דְּאִינּוּן סְעוּבְתֵי, דְּאִינּוּן מְעוּבְתֵי מְהֵימְנוּתָא שְׁלֵימְתָא, דְּזַרְעָא לַקְּדִישְׁא דְיִשְׂרָאֵל, דִּי מְעוּדְתֵי מְבִּיתִי עִבְּיִבְי עֲבוֹרַת מְחָתִי אַנְּאָבְי וְשְׂרָאֵל, וּבִין בְּבִי עֲבוֹרַת מְּהַיִּי וְבִין בְּרָ אָמֵר, וְמִית וְלֵא דְעַמִּין עוֹבְרֵי עֲבוֹרַת בּּרְבִים וּמַיְּלוֹת. וּבְּגִינִי כַּךְ אָמֵר, (שמת כֹּא) בִּינִי וּבִין בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.

בּחָעוּדֶתָא תִּלִיתָאָה דְשַבְּתָא, כָּחִיב - About the Third Meal of Shabbat, it is written (Yeshaya 58:14): - וָהַאַבּלְתִידְ נַחַלֵּח יָעַכְּב אָבִיךְ. "...And I shall feed you the inheritance of Yaakov your father..." בָּשׁ הָיא סְעוּדֶתָא דְזָעֵיר אָפִּין, דְהָוֵי בְשָׁלֵימוּתָא. - This is the meal of Zeir Anpin, which is complete. וְכִּלְהוֹ שִׁיתָא יוֹמִין, - And all six days, the six sefirot of Zeir Anpin, מָהָהוֹא שָׁלִימוּ מְתְבָּרְכָּן. are blessed from that completion. וּבָעֵי בַר נָשׁ לִּמֵחֲבִי בִּסְעוּדְתֵיה, -And a person must rejoice in his meals, וּלְאַשִּלְמָא אָלֵין סִעוּרָהֵי, and to complete these meals, דְּאִינּוֹן מְעוֹּדֶתֵי מָהֵימְנוּתָא שָׁלֵימֶתָא, - דָּאִינּוֹן מְעוֹּדֶתֵי מָהֵימְנוּתָא that they are the meals of complete emunah, דַּוַרעָא קַדִּישָא - רִישַׂרָאֵל, - of the holy seed of Yisrael. דִּישַׂרָאֵל, דְּהָא יִלְּאָה, דְּהָא דִילָהוֹן - This highest emunah, their connection to Malchut, to the Shechina, is theirs, וַלָּא דְעַמִּין עוֹבְדֵי עֲבוֹדֵת כּוֹכְבִים וּמַוֻּלוֹת. - and not to the nations who worship stars and constellations, the idolaters. (שמות לא) - Because of this it says, (Shemot 31:17): בֵּינִי וּבֵין בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. - "Between Me and the Children of Yisrael..."

<sup>&</sup>quot;Studying the secrets of the Torah is a great help for the understanding of the revealed part of the Torah."

<sup>-</sup> Rabbi Avraham of Slonim, Sefer Torat Avot

תָא חָזִי, בּּסְעוּדָתֵי אִצִּין, אִשְׁתְּמוֹדְעוּן יִשְׂרָאֵל, דְּאִינּוּן בְּנֵי מְהֵימְנוּתְא, מַלְבָּא. דְאִינּוּן בְּנֵי מְהֵימְנוּתְא, מַלְבָּא. דְאִינּוּן בְּנֵי מְהֵימְנוּתְא, וּמֵאן דְּפָגִים חַד סְעוּדָתָא מִנּיְיהוּ, אַחְזֵי פְּגִימוּתָא לְעִילָּא, וְמַאוֹ דְּפָגִים חַד סְעוּדָתָא מִנּיְיהוּ, אַחְזֵי פְּגִימוּתָא לְעִילָּא, וְמַאוֹ בִּרְמִיה דְּלָאוֹ מִבְּנֵי מַלְבָּא עִלְּאָה הוּא, דְּלָאוֹ מִבְּנֵי מַלְבָּא עַלְּאָה הוּא, דְלָאוֹ מִנְּרָעָא קַדִּישְׁא דְיִשְׂרָאֵל הוּא. הַיְלָאוֹ מִזּיְרְעָא קַדִּישְׁא דְיִשְׂרָאֵל הוּא. וְיָבְלָא דְבֵילְבָּא דְנִיהְנָּם וְגו׳.

, הָא חְוֵי, - Come see a revelation. בָּסִעוּדְתֵי אָלֵּין, אָשָהָמוֹדִעוּן יִשְּׂרָאֵל, - At these meals, it is deemed on Yisrael - דָּאִינּוּן בְּנֵי מֵלְבָּא. - that they are the children of the King. דְּאִינּוֹן מֵהֵיכְלְא דְמַלְבָּא - That they are from the palace of the King, that they have a vessel to receive connection to Ain Sof, to actualize what is intrinsically inside of them, that they can engage the world and be connected to the Shechina. דְּאִינוּן בְנֵי מְהֵימְנוּתָא, - that they are the children of emunah, to spread out the light of Malchut in the universe, ,וּמַאן דּפָגִים חַד סְעוּדְתָא מְנַיִיהוּ - and one who has a defect in one of the meals, which is his root connection that can spread out into the world, אַחָנֵי פּגִימוּתָא לְעֵילָּא - he shows defect above, וַאַחָנֵי . ברמֵיה דִּלְאו מִבְּנֵי מֵלְבָּא עִלְּאָה הוּא, - and he shows that he is not from the children of the supernal King, דְּלָאוֹ מִבְּנֵי הֵיכָלָא דְמַלְבָּא ר that he is not from the children of the palace of the King because he does not actualize the meal and thus does not allow the root connection to manifest, even though he has it inside of himself all of the time. He therefore appears as if he does not have the connection, which is a big blemish for him, - דְלָאוֹ מָזְרֵעָא קַּדִּישָׂא דְיִשְּׂרָאֵל הוּא - that he is not from the Holy seed of Yisrael. וְיָהַבִּין עֲלֵיהּ חוּמְרָא דִתְלַת מִלִּין, - And they put upon him the seriousness of three issues: - דִּינָא דְגֵיהְנָם וְגוֹי - The Judgment of Gehinom, etc. The other two are the War of Gog and Magog and the Birthpangs of Mashiach.

וְתָא חָזֵי, בְּכָלְּהוּ שְׁאַר זִמְנִין וְחַנִּין, בָּעֵי בַר נְשׁ לֶחְדִי, וּלְמִחְדֵי לְמִחְדֵי לְמִחְבִי לְמִחְבִּי לְמִחְבִּי לְמִחְבִּי לְמִחְבִּי, וְלָא יָהִיב לְמִחְבְּנִי, עוֹנְשֵׁיהּ חַנִּי, דְּהָא בִלְחוֹדוֹי חַדִּי, וְלָא יָהִיב חִדוּ לְאָחְרָא. עֲלֵיה עוֹנְשֵׁיה חַנִּי, דְּהָא בִלְחוֹדוֹי חַדִּי, וְלָא יָהִיב חִדוּ לְאָחְרָא. עֲלֵיה בְּנִיבֶם בָּּרָשׁ חַנִּיכֶם.

רוחויי, בְּכָּלְהוּ שְׁאֵר וִמְנִין וְחַגִּין, - And come see, in all of the rest of the Holy Days and Festivals, בְּעֵי בַר נְשׁ לֶחְהֵי - it is necessary for a person to rejoice - וּלְמֵחְהֵי לְמִּחְבֵּי - and to bring joy to the poor who are your guests. - וּאִי הוֹא חַהֵּי בִּלְחוֹרוֹי, - And if he rejoices alone, וְאִי הִיב לְמִחְבְּנֵי, - and does not give to the poor, עוֹנְשֵיה - his punishment is great because he rejoices alone, וְלָא יְהִיב חָדוּ לְאָחְרֵא בִּלְחוֹרוֹי חַהֵּי, בְּחִלְּחוֹרוֹי חַהֵּי, - הוֹב חָבוֹי בַּחְיֹרוֹי חַהַּי, - and does not give joy to another. וְלָא יְהִיב חָדוּ לְּאָחַרְא - About him it is written (Malachi 2:3): - חַבִּיתִי בָּרִשׁ חַלֵּבְם בַּרֵשׁ חַנֵּיכֶּח - יוֹרִיתִי בָּרְשׁ חַלֵּבְם בַּרֵשׁ חַנֵּיכֶּח. "...and I will spread excrement on your faces, the excrement of your Festivals..."

"What was decreed in the heavens regarding the prohibition of studying this wisdom in public applied only for a determined period, until the completion of the year 5250, and from then on we are in what is called 'the period of the last generations' and the decree was eliminated and permission was given to study the Sefer HaZohar. And from the year 5300 it is a mitzvah min ha muvchar that the multitudes, great and small, should occupy themselves with the Sefer HaZohar, as it is brought in the Raya Mehemna. And given that through this merit and through none other will the Melech HaMashiach come, we should not delay. And he whom Hashem graced with the merit to study this wisdom will have a taste of the World to Come in this world."

- Ohr haChama, Hakdama

וְאִי אִיהוּ בְשַּבְּתָא חַדֵּי, אַף עַל גַּב דְּלָא יָהִיב לְאַחְרָא, לָא יַהְבִין עָלֵיה עוֹנְשָׁא, כִּשְׁאַר זִּמְנִין וְחַגִּין, דִּכְתִּיב פָּרָשׁ חַגִּיכֶם. פָּרָשׁ חַגִּיכֶם קָאָמֵר, וְלֹא פָרָשׁ שַׁבַּתְּכֶם. וּכְתִיב (ישניה א) חָדְשֵׁיכֶם וּמוֹעֲדִיכֶם שָׂנְאָה נַפְּשִׁי. וְאִלּוּ שַׁבָּת לָא קָאָמֵר.

אָף עֵל גַּב דְּלָא יְהֵיּן בְּשַׁבְּתְא חַהֵּי - And if on Shabbat he rejoices, אָף אַר בְּלֵּ בְּלָא יַהְיב יְלִא יִהְיב - even though he does not give to another, לְא יַהְבִין - even though he does not give to another, לְא יַהְבִין - even though he does not give to another, בְּלִא יַהְיבִין - they will not give him punishment, יְלֵא יִרְיִּה עוֹנְשָׁא - like on the the rest of the Holy Days and Festivals - בְּרֵשׁ חַנֵּיבֶם - as it is written, "...excrement of your Festivals..." - בּרֵשׁ חַנֵּיבֶם בְּלְשֵׁר, וְלֹא בָּרְשׁ שַבַּחְבֶּם. " - It says, "...excrement of your Festivals...", and not "...excrement of your Shabbats...". Through the verse specifying Festivals, it is excluding Shabbat.

(ישעיה א) - And it is written (Yeshaya 1:14): אַרָּאָיִב מּמּוֹעֲבֵּיבֶם שְּׁנָאָה - "My soul despises your Rosh Chodesh celebrations, and your Festivals..." - And it does not mention Shabbat. Since Shabbat is a light of Chochma, a special time when everything is one, there is no level of judgement that needs to be sweetened or given to another. But Yom Tov (Festivals), is a light of Bina which is the root of separation. From Bina comes the world of Briah, which is after the world of Atzilut (the World of Unity, which comes from Chochma). At Yom Tov, giving to the poor is what sweetens the power of separation and reveals oneness.

"The study of the Sefer HaZohar causes a person to love the Creator, Blessed Be He."

<sup>-</sup> The Ramaz on Sefer HaKavanot

וּכְּגִינִ פַּךְ כְּתִיב, פֵּינִי וּבֵין בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. וּמִשׁוּם דְּכְל מְהִימְנוּתָא אִשְׁתְּכֵח בְּשַׁבְּתָא, יַהֲבִין לֵיהּ לְבַר נְשׁ נִשְׁמָתָא אַחֲרָא, נִשְׁמָתָא עִלְּאָה, נִשְׁמָתָא דְכָל שְׁלִימוּ בָּה, בְּרוּוְמָא דְעָלְמָא דְאָתִי. וּבְגִינִי כַךְ אִקְרִי שַׁבְּת. מַהוּ שַׁבְּת. שְׁמָא דְקוּרְשָׁא בְרִיךְ הוּא. שְׁמָא דְאִיהוּ שְׁלִים מִבְּל מִמְרוֹי.

רבוני בַּךְ בִּרִיב, בֵּינִי וּבֵין בָּנֵי יִשְׂרָאֵל. And because of this, it is written: "Between me and the Children of Yisrael..." Shabbat is all oneness and unity, like one complete picture. Therefore not giving to another, even though it is great to give to guests on Shabbat, it is still not a defect. But on Yom Tov, there is no complete picture, just a collection of puzzle pieces which are separate and need to be put together to make the one picture. Thus, it is necessary for one to give to another, in order for the pieces to fit together so that the picture can be completed. From amidst the diversity shines out the unity. וּמְשׁוּם דָּכֶל מְהֵימְנוֹתָא אָשָהְכַח בְּשֵבָּחָא, - And because all of emunah, the revelation of the Shechina, is found on Shabbat, Malchut, יַהַבִּין לֵיה לָבַר נְשׁ , וִשְּׁמֶתְא אַחֲרָא - they give to a person another neshama (soul), , בָּה, יִשְׁמְתָא דָכָל שִׁלִּימוּ בָּה, נְשִׁמְתָא - a supernal neshama , a neshama that has all completion in it, בְּדוּגְמָא דְעָלְמָא דְעָלְמָא - in the same way of the World to Come, drawing from Bina, a very high level, an awesome connection. A person gets an extra boost on Shabbat. וּבְגִינֵי כַךְּ אָקָרִי שַׁבָּח - Because of this, it is called Shabbat. בָריך הוּא בָריך שַּבֶּת. שָׁבֶּת. שָׁבֶּת. שָׁבֶּת. שָׁבֶּת. שָׁבֶּת. לַחָּוּדְשָׁא בָריך הוּא 'Shabbat' mean? It is the name of the Holy One Blessed Be He. שָׁבָּא הַאָּרִם מְבָּל הַמְּרוֹי. The name which is complete from all sides. It includes everything, all of the partzufim and all of the sefirot.

אָמֵר רָבִּי יוֹסִי, וַדָּאי כַך הוּא. וַוי לֵיהּ לְבַר נָשׁ, דְּלָא אַשְׁלִים הָדְוֹתָא רָבִּי יוֹסִי, וַדָּאי כַך הוּא. וַוי לֵיהּ לְבַר נָשׁ, דְּלָא אַשְׁלִים הָדְוֹתָא דִילֵיהּ. אָלֵין הָלַת סְעוּדָתִי קְאַבְרָהָם יִצְחָק וְיַעַקֹב בְּלִילָן הְלַת סְעוּדָתִי מְבָּל חָרוּ מְל חִרוּ מְל חִרוּ מְהֵימְנוּתָא שְׁלֵימוּתָא, מִבֶּל סִמְרוֹי.

רְבִּי יוֹסִי, וַדָּא' כַּךְ הוֹא. - Rebbi Yosi said: Certainly it is the way it is. אָמַר רָבִּי יוֹסִי, וַדָּא' בַּדְ הוֹא. - Woe to the person who does not complete the bliss of the Holy King. He does not allow the Ain Sof, expressing through Atik, the partzuf of joy and bliss and pleasantness, to express through the sefirot. He does not actualize that connection, that flow. וּמָאוֹן הְלַא בִּילִיהְּ - And what is His bliss? - אָבִין הְלַת סְעוּרְתֵי מְהַיְּמְנוּתְא בַּילִיהְ - אָבִין הְלַת סְעוּרְתֵי מְהַיְּמְנוּתְא - קְעוּרְתֵי וְיַעְקֹב בְּלִילְן בְּהוֹי - These three Shabbat meals of emunah coming into Malchut. יְאַבְּרְהְם יִצְּחָק וְיַעַקֹב בְּלִילָן בְּהוֹי - The meals of Avraham, Yitzchak, and Yaakov, Chesed, Gevura, and Tiferet of Atzilut, are included in it. יְבְיְּהוֹ חָרוּ עֲל חָרוּ מְהֵיִמְנוּתְא שְׁלֵימוּרְא, מִבְּל סִמְרוֹי. בֹּלְ חָרוּ שִׁל חָרוּ מְהֵימְנוּתָא שְׁלֵימוּרְא, מִבְּל סִמְרוֹי. And it is all bliss upon bliss, surrounding lights upon surrounding lights, all of the sefirot and partzufim, from complete emunah, into Malchut, from all aspects of the partzufim and sefirot, up to the Ain Sof.

"How great is the obligation of a Talmid Chacham to study the Kabbalah and how great is their punishment if they do not study the Kabbalah and cause the exile to be lengthened, for they delay the redemption, Hashem save us, for he will do in one hour of Kabbalah study what he won't achieve in 30 days with the study of the pshat."

- Kisei HaMelech Tikkun 30

הָכִי וּמָא מִתְעַמְּרָן אֲבָהָן, וְכָל בְּנִין יַנְּקִין, מַה דְּלָאוּ הָּכִי בְּכָל שְׁאַר חַגִּין וּוְמָא, בַּהְבִין יוֹמָא, חַיִּיבַיָּא הָנִיחִין. בַּהְבִין יוֹמָא, בָּל דִּינִין אִתְבַּפְּיִין, וְלָא מִתְעָרִין דְּנִיחִין. בַּהְבִין יוֹמָא אוֹריִיתָא מִתְעַמְּרָא בְּעִמְירוּן שְׁלֵימִין. בַּהְבִין יוֹמָא, חַלִּמְין, בְּהַבִין יוֹמָא אוֹריִיתָא מִתְעַמְּרָא בְּעִמְירוּן שְׁלֵימִין. בַּהְבִין יוֹמָא חוֹרִיִיתָא מִתְעַמְּע, בִּמְאתָן וְחַמִּשִׁין עָלְמִין.

- פֿרָאנא, בַּהַרִין יוֹכָא מִתְעַפִּוּרָן אֲבָהָן. It is taught that on this day, the Fathers are crowned, Chesed, Gevura, and Tiferet, with the surrounding lights of Chochma, Bina, and Daat, וָכָל בִּנִין יַנִקִין, - and the children, Netzach and Hod, are nourished, מֲה דְּלָאוֹ הָבִי בְבֶּל - שַׁאַר חַגִּין וּוְמָנִין. which is not the case in all other Festivals and Holy Days. בַּהֲבין יוֹמָא, חַיִּיבַיָּא דְגִיהְנָּם - On that day, Shabbat, the wicked in Gehinom rest. בַּהַדִין יוֹמֶא, בָּל דִּינִין אָתִבַּפִּיָין, וִלְא מִתְעָרִין - בְּעָלְמָא - On that day, all judgements are subjugated, and none are awakened in the world. בַּהַבִין יוֹמָא אוֹרַיִיתָא מָתְעַפִּרָא - בְּעָבְרִין שָׁלֵימִין. On that day, the Torah is crowned with complete crowns. בַּהֲבִין יוֹמָא, הֶדְווֹתָא וְתַפְּנוּקָא אִשְׁהְּמֵע, בְּמָאתְן וְחַמְשִׁין עלמין. - On that day, bliss and pleasantness is heard in two hundred and fifty worlds. This means to hear the song of the World To Come. Through that, the bliss and the pleasantness from the surrounding lights and inner lights expresses. And this all comes about through eating the three meals on Shabbat, which are like three wires that must be connected in order for this goodness to flow into all of the partzufim of the sefirot and then to the person and to the whole universe. Blessed be Hashem forever and ever.

<sup>&</sup>quot;And the merit of Rabbi Shimon Bar Yochai will protect him for the World to Come."

<sup>-</sup> Sefer Avraham BeMachaze, Drush 16

47

## תרגום לשון הקודש

Translation In Lashon HaKodesh

יום א

אָבֶּה תּוֹלְדֹת נֹחַ. רַבִּי חִיָּיא פָּתַח, (ישעיה ס) וְעַמֵּךְ כֻּלְם צַּדִּיקִים לְעוֹלְם יִירְשׁוּ אָרֶץ נֵצֶר מַפְעַי מַעֲשֹׁה יָדֵי לְהִתְפָּאֵר. אַשְּׁרִיהֶם יִשְׂרָאֵל שֶׁעוֹסְקִים בַּתּוֹרָה וְיוֹדְעִים דַּרְכֵי הַתּוֹרָה שֶׁבִּגְלְלְה יִזְכּוּ לְעוֹלְם הַבָּא.

בֹא רָאַה, לְכָל יִשְׂרָאֵל יֵשׁ חֵלֶק לְעוֹלְם הַבְּא, מְה הַטַּעַם? מְשׁוּם שָׁשׁוֹמְרִים הַבְּרִית שֶׁהָעוֹלְם עוֹמֵד עְלֶיהָ, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמֵר (ירמיה לג) אָם לֹא בְּרִיתִי יוֹמֶם וְלְיְלָה חֻקּוֹת שָׁמַיִם וְאָרֶץ לֹא שְּׂמְתִי. וְעַל זֶה, יִשְׂרָאֵל שֶׁשׁוֹמְרִים הַבְּּרִית וְקִבְּּלוּ אוֹתָה, יֵשׁ לָהֶם חֵלֶק לְעוֹלְם הַבָּא.

**וְלֹא ע**וֹד, אֶלְא מִשׁוּם כָּך נִקְרָאוּ צַדִּיקִים. מִכְּאן לְמַדְנוּ, כָּל ָמִי שָׁשׁוֹמֵר הַבְּרִית הַזּוֹ שֶׁהְעוֹלָם עוֹמֵד עְלֶיהָ, נִקְרָא צַדִּיק. מָנַיִן לְנוּ? מִיּוֹמֵף. מִשׁוּם שֶׁשְּׁמֵר אֶת בְּרִית הָעוֹלְם זְכָה שֶׁנִּקְרָא צַדִּיק. וְעַל כָּדְ וְעַמֵּדְ כָּלְם צַדִּיקִים לְעוֹלְם יִירְשׁוּ אָרֶץ.

רַבִּי אֶלְעָזָר פָּתַח, (תהלים מו) לְכוּ חֲזוּ מִפְעֲלוֹת ה׳ אֲשֶׁר שְׂם שַׁמּוֹת בָּאָרֶץ. הַפָּסוּק הַזֶּה הֲרֵי נִתְבָּאֵר, וּבֵאֲרוּהוּ. אֲבָל לְכוּ ַחֲזּרֹ, מַה זֶּה חֲזרֹ? כְּמוֹ שֶׁנָּאֲמַר (ישעיה כא) חְזוּת קְשָׁה הֻגַּד לִי. בְּמַצֲשִׂיו שֶׁהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עוֹשֶׂה מִתְגַּלְה נְבוּאָה עֶלְיוֹנָה לִבְנֵי אָדָם. אֲשֶׁר שָׂם שַׁמּוֹת - שֵׁמוֹת וַדַּאי, שֶׁהֲרֵי הַשֵּׁם גּוֹרֵם לכל. בְּתוּב וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ נֹחַ לֵאמֹר זֶה וְגוֹ׳, לְמְּה כָּאן לֵאמֹריּ יְנְקְרָא אֶת שְׁמוֹ נֹחַ לֵאמֹר זֵה זְהְאָשְׁה. זֶה זֵה צַדִּיק. וְכֵן נֹחַ (לֵאמֹר, וְלְמְּה זֶה צַדִּיק. וְכֵן נֹחַ (לֵאמֹר זוֹ נְקַבְה, מִשׁוּם שֶׁלֹּא נִפְּרְדִים זֶה מִזֶּה. אֲמֵר רַבִּי יִצְחְק, לֵאמֹר זוֹ אֶרֶץ הַקְּדוֹשְׁה] וַוְיֶה אֱמֶת]. כְּתוּב כְּאן אָמֵר רַבִּי יִצְחְק, לֵאמֹר זוֹ אֶרֶץ הַקְדוֹשְׁה] וַוְיֶה אֱמֶת]. בְּתוּב כְּאן זָה יְנַחְמֵנוּ, וְכְתוּב שְׁם (ישעיה כה) זֶה ה׳ קוּינוּ לוֹ. אַשְׁרִיהָם הַצְּדִיקִים שֶׁרְשׁוּמִים בְּרֹשֶׁם שֶׁל חוֹתֶמֶת הַמֶּלֶךְ לִהְיוֹת בִּשְׁמוֹ רְבִּאְרֶץ בְּרָאוּי.

בְּתוּב וַיִּקְרָא שֶׁת שְׁמוֹ נֹחַ, וְכָתוּב וַיִּקְרָא שְׁמוֹ יַעֲקֹב. לְמְּה לֹא כְתוּב שֶׁתְּי, שֶׁקֹר וְדִיא אַחַת וְכָאוֹ דַּרְגִּה אַחֶּרֶת נְדִיא אַחַת וְכָאוֹ דַּרְגִּה אַחֶּרֶת, כְתוּב שֶׁהְּ שֶׁה וֹ וְשֶּׁרְאָה שֶׁת הֹ׳ כַּבְּתוּב (שם וֹ) וְאֶּרְאָה אֶת הֹ׳ נִיא אֶת הֹ׳ לֹא כְתוּב אֶלְא אֶת הֹ׳, גַם כְּדְ בְּנֹחַ וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ וְאֶרְאָה הֹ׳ לֹא כְתוּב אֶלְא אֶת הֹ׳, גַם כְּדְ בְּנֹחַ וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ וַעֲקֹב - דַּרְגִּה שֶׁלוֹ הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא מַמְשׁ נִחַ. וַיִּאְרָא שְׁמוֹ יַעֲקֹב - דִּרְגִּה שֶׁלוֹ הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא מַמְשׁ לְיִבְיּה לוֹ יַעֲקֹב. אֲבָל בְּאוֹ אֶת - לְהַכְלִיל אֶת הַשְּׁכִינָה [ני״א מְרָיִה אַתָּרֶת לְמִשְּה].

יום ב

וַיִּרְא אֱלֹהִים אֶת הָאָרֶץ וְהִנֵּה נִשְּׁחְתָה. לְפָּה נִשְּׁחְתָה? מִשׁוּם פִּי הִשְׁחִית כָּל בְּשִׂר אֶת דַּרְכּוֹ, כְּמוֹ שֶׁנֶאֲמֵר. רַבִּי חִיִּיא פְּתַח פִּי הִשְׁחִית כָּל בְּשִׂר אֶת דַּרְכּוֹ, כְּמוֹ שֶׁנֶאֲמֵר. רַבִּי חִיִּיא פְּתַח פְּסוּק וְאָמַר, (יונה ג) וַיִּרְא אֱלֹהִים אֶת מַעֲשֵׂיהֶם כִּי שְׁבוּ מִדְּרְכְּם הְּרָצָה.

בֹא רְאֵה, בְּשְׁצָה שֶׁבְּנֵי אָדְם זוֹכִים וְשׁוֹמְרִים אֶת מִצְווֹת הַתּוֹרָה, אָז הָאָרֶץ מִתְחַזֶּקֶת וְנִמְצֵאת בְּהּ כְּל הַשִּׂמְחָה. מְה הַטַּצַם? מִשׁוּם שֶׁהַשְּׁכִינָה שׁוֹרָה עַל הָאָרֶץ. וְאָז הַכּּל, עֶלְיוֹנִים וְתַחְתּוֹנִים, בְּחֶדְוָה. וּכְשֶׁבְּנֵי אָדְם מַשְׁחִיתִים דַּרְכֵיהֶם וְלֹא

שׁוֹמְרִים אֶת מִצְווֹת הַתּוֹרָה וְחוֹטְאִים לִפְנֵי רַבּוֹנָם, אֲז כִּבְיָכוֹל דּוֹחִים אֶת הַשְּׁכִינָה מֵהְעוֹלְם, וְנִשְׁאֶבֶת הָאָבֶץ מֻשְׁחֶתֶת, שֶּׁהַבִי הַשְּׂכִינָה נִדְחֲתָה וְלֹא שׁוֹרָה עָלֶיהָ, וְאָז הִיא נִשְׁחֶתֶת. מְה הַטַּצַם נִשְׁחֶתֶת? מִשׁוּם שֶׁשׁוֹרָה רוּחַ אַחֶרֶת עְלֶיהְ שֶׁפְּחַבֶּלֶת אֶת הָעוֹלְם. וְעַל זֶה אוֹמְרִים, שֶׁיִשְׂרָאֵל נוֹתְנִים עוֹ לֵאלֹהִים שָׁמַצְמִידִים אֶת הְעוֹלְם. אֱלֹהִים זוֹ שְׁכִינָה.

Translation In Lashon HaKodesh

וֹאָם חַס וְשָׁלוֹם אָם יִשְׂרָאֵל יִפְּצְאוּ רְשְׁעִים, מַה כְּתוּב? (תהלים ּ. רוּמָה עַל הַשָּׁמִים אֱלֹהִים וְגוֹ׳, מִשׁוּם שֶׁרֶשֶׁת הַכִינוּ לִפְּעֲמֵי. ּכָפַף נַפְשִׁי, בְּסִבַּת חָמָס וְשִׂנְאַת חִנָּם. כָּרוּ לְפָנֵי שׁוּחָה וְגוֹ׳, בְּמוֹ שֶׁבְּדוֹר הַמַּבּוּל, שֶׁמִּשׁוּם הֶחְמָס שֶׁהְיָה בֵינֵיהֶם, הְיְתָה ביניהֶם שִּׁנְאָה וְאֵיבָה.

יָבוֹל אַף בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל כֵּן? וַהְרֵי שָׁנִינוּ שֶׁאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל לֹא שׁוֹרָה עָלֶיהָ רוּחַ אַחֶּרֶת וְלֹא מְמֻנֶּה אַחֵר חוּץ מֵהַקְּדוֹשׁ בְּרוּהְ הוּא בִּלְבַדּוֹ. בֹּא רְאֵה שֶׁאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל כְּּךְ הִיא שֶׁלֹא שׁוֹרֶה ָעָלֶיהָ מְמָנֶּה וְלֹא שָׁלִיחַ אַחֵר פְּרָט לַקְּדוֹשׁ-בַּרוּף-הוּא לְבַדּוֹ, אֲבָל שָׁעָה אַחַת שׁוֹרֶה עָלֶיהָ לְהַשְּׁחִית אֶת בְּנֵי הָאָדְם. מִנַּיִן לְנוּ? מִדְּוֹד, שֶׁכְּתוּב (דברי הימים-א כא) וַיַּרְא דְוֹד אֶת מַלְאַדְּ ה׳ ְוַחַרְבּוֹ שְׁלוּפָה בְּיָדוֹ נְטוּיָה עַל יְרוּשָׁלַיִם, וְאָז נִשְּׁחֲתָה הָאָרֶץ.

ָאָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, אֲפִלּוּ בְּאוֹתָהּ שְׁעָה הַקָּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא הְיָה. ּכָּתוּב כָּאן מַלְאַךּ ה׳, וְכָתוּב שָׁם (בראשית מח) הַמַּלְאָךְ הַגּאֵל אֹתִי.

יום ג

רַבִּי יִצְחָק הְיָה מְצוּי לִפְנִי רַבִּי שִׁמְעוֹן. אָמַר לוֹ פְּסוּק זֶה [שֻׁאִמְרוּ] שֶׁבְּתוּב וַתִּשְׁחֵת הְאָרֶץ לִפְנֵי הְאֱלֹהִים. אִם בְּנֵי אָדְם חְטְאוּ - הְאָרֶץ בַּמְּה חְטְאָה? אָמֵר לוֹ, מִשׁוּם שֶׁבְּתוּב כִּי חְטְאוּ - הְאָרֶץ בַּמְּה חְטְאָה? אָמֵר לוֹ, מִשׁוּם שֶׁבְּתוּב כִּי הִשְׁחִית כְּל בְּשִׂר אֶת דַּרְכּוֹ, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֲמֵר. כְּמוֹ זֶה, (ויקרא יוֹ) וֹתִּטְמָא הְאָרֶץ וָאָפְקֹד עֲוֹנְהּ עֲלֶיהָ. אֶלְא בְּנֵי אָדְם חְטְאוּ. וְאִם תֹּאמֵר, הְאָרֶץ בַּמָּה? אֶלְא עִקַר הְאָרֶץ הֵם בְּנֵי הְאָדְם, וְהִם מַּמִית, הְאָרֶץ הַבְּמְרוּב מוֹכִיחַ, שֶׁבְּתוּב מִּלְהִים אֶת הְאָרֶץ וְהִיּא נִשְּׁחֶתֶת, וְהַבְּתוּב מוֹכִיחַ, שֶׁבְּתוּב מֵּלְהִים אֶת הְאָרֶץ וְהִנּה נִשְּׁחֶתֶת, וְהַבְּתוּב מוֹכִיחַ, שֶׁבְּתוּב מֵיֹרִית, שֶּׁבְּתוּב מִּלְהִים אֶת הְאָרֶץ וְהִנָּה נִשְּׁחֶתְה כִּי הִשְׁחִית כְּל בְּשְׂר אָתְרִץ וְהַנֵּה נִשְׁחָתָה כִּי הִשְׁחִית כְּל הְאָרֶץ.

בֹּא רְאֵה, כָּל חֲטְאֵי הָאָדֶם כֻּלְם, הַשְּׁחְתְתְם תְּלוּיְה בִּתְשׁוּבְה.

וְהַחֵטְא שֶׁל שׁוֹפֵּך זֶרַע עַל הָאָרֶץ וּמַשְׁחִית דַּרְכּוֹ וּמוֹצִיא זֻרַע

עַל הָאָרֶץ - מַשְׁחִית אוֹתוֹ וּמַשְׁחִית אֶת הָאָרֶץ, וְעָלְיו כָּתוּב

(ירמיה ב) נִכְתַם עֲוֹנֵך לְפָנֵי, וְכָתוּב בּוֹ (תהלים ה) כִּי לֹא אֵל חְפֵּץ רָשִׁע אָתָה לֹא יְגָרְךְ רְע. פְּרָט לִתְשׁוּבְה גְדוֹלְה. וְכָתוּב (בראשית בְּעִינֵי ה' וַיְמִיתֵהוּ ה', וַהְרֵי נִתְבְּאֵינֵי ה' וַיְמִיתֵהוּ ה', וַהְרֵי נִתְבְּאֵר.

נְתְבְּאֵר.

אָמַר לוֹ, לָמָה דָן הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא אֶת הְעוֹלְם בְּמִים וְלֹא בְּדְבָר אַחֵר? אָמַר לוֹ, סוֹד הוּא, שֶׁהֲרֵי הֵם הִשְׁחִיתוּ בְּאֲשׁ וְלֹא בְּדְבָר אַחֵר? אָמַר לוֹ, סוֹד הוּא, שֶׁהֲרֵי הֵם הִשְׁחִיתוּ בְּאֲשׁ וְלֹא בְּדְבָר אַחֵר? אָמִים וּמֵיִם תַּחְתּוֹנִים לֹא הִתְחַבְּרוּ זְכָר זְרְכָּם בִּשְׁכִיל שֶׁמִים הָעֶלְיוֹנִים? בִּינָה. וּמִים תַּחְתּוֹנִים – מֵלְכוּת. הֵ"א עָּלְיוֹנָה הַ"א תַּחְתּוֹנָה. וְכַאֲשֶׁר הֵם מַשְּׁחִיתִים, נִסְתַּלֵּק י"ו, שֶׁהוּא זְכָר, וְנִשְׁאֵר הַ"א עָּלְיוֹנָה הַ"א וּמִים בְּמִים]. מַה הִם הִשְׁחִיתוּ דַרְכָּם, כְּמוֹ זֶה מַיִם זְכָרִיִּים

51

וּנְקֵבִיִּים. וְעַל זֶה נִדּוֹנוּ בְּמַיִם, בְּמַה שֶׁהֵם חְטְאוּ. וְהַמַּיִם הְיוּ רוֹתְחִים וּפּוֹשְׁטִים מֵהֶם אֶת הָעוֹר, כְּמוֹ שֶׁהִשְׁחִיתוּ דַרְכָּם בְּמֵיִם רוֹתְחִים. דִּין כְּנָגֶד דִּין. זֶהוּ שֶׁכְּתוּב נִבְקְעוּ כְּל מַעְיְנוֹת תְּהוֹם רַבָּה. הָרֵי מַיִם תַּחְתּוֹנִים. וַאֲצֶרבּת הַשְּׁמַיִם נִפְתָּחוּ - זֶה מַיִם ֶצֶלְיוֹנִים. מַיִם עֶלְיוֹנִים וְתַחְתּוֹנִים.

אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, אַף עַל גַּב שֶׁצַדִּיק הָיָה נֹחַ, אִינוֹ כְּדַאי [בְּדֵי] שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יָגֵן עַל הְעוֹלְם בִּשְׁבִילוֹ. בֹא רְאֵה, מֹשֶׁה לֹא תָלָה הַדְּבָר בִּזְכוּתוֹ, אֶלָּא בִּזְכוּת הָאָבוֹת הָרָאשׁוֹנִים, אֲבָל לְנֹחַ לֹא הָיָה לוֹ בְּמַה שֶּׁיִּתְלֶה בִּזְכוּת כְּמוֹ מֹשֶׁה. אֲמַר רַבִּי יִצְחָק, וְעִם כָּל זֶה, כֵּיוָן שֶׁאֲמֵר לוֹ הַקְּדוֹשׁ בָּרוּף הוּא וַהֲקּמֹתִי אֶת בְּרִיתִי אִתָּךְ, הָיָה לוֹ לְבַּקֵשׁ עֲלֵיהֶם רַחֲמִים. וְהַקְּרְבָּן שָׁהָקְרִיב אַחַר כְּךְ - שֶׁיַּקְרִיב אוֹתוֹ מִקֹּדֶם לְזֶה, אוּלֵי יִשְׁכַּךְ הַכַּעַס מֵהְעוֹלְם.

יום ד

אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, מֶה הָיָה לוֹ לַעֲשׂוֹת, שֶׁהֲרֵי רִשְׁצֵי הָעוֹלְם הָיוּ מַכְעִיסִים לִּפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, וְהוּא יַקְרִיב קְרְבָּןיּ!! אֶּלָּא וַדַּאי נֹחַ פּוֹחֵד עַל עַצְמוֹ הָיָה בִּשְׁבִיל שֶׁלֹּא יִפְגֹשׁ בּוֹ הַפָּנֶת בְּתוֹךְ רִשְׁצֵי הָעוֹלְם, שֶׁהְיָה רוֹאֶה מַצְשֵׂיהֶם הָרְעִים בְּכָל יוֹם וְאֵיךְ מַכְעִיסִים לִפְנֵי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא כָּל יוֹם.

ָרָבָּי [אֶלְעָזָר פָּתַח] יִצְחָק אֲמֵר, כָּל פַּעַם שֶׁמִּתְרַבִּים רִשְׁעֵי הָעוֹלְם, הַצַּדִּיק שֶׁנְּמְצָא בֵינֵיהֶם נִתְפָּס בְּרָאשׁוֹנְה, שֶׁכְּתוּב (יחזקאל ט) וּמִמִּקְדָשִׁי תָּחֵלּוּ. וְשָׁנִינוּ, אַל תִּקְרֵי מִמִּקְדְשִׁי אֶלְּא מִמְקָדְשִׁי. ּוְאֵיךְ הִשְּׁאִיר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אֶת נֹחַ בֵּין כָּל אוֹתְם הָרְשָׁצִים? אֶלְּא כְּדֵי שֶׁיֵצְאוּ מִמֶּנוּ תוֹלְדוֹת לְעוֹלְם, שֶׁהְיָה צַדִּיק כְּרָאוּי.

וְעוֹד, שֶׁהוּא הִתְּרָה בְהֶם כְּל יוֹם וְיוֹם וְלֹא קִבְּלוּ מִמֶּנּוּ, וְקִיֵּם בְּנִפְשׁוֹ אֶת הַפְּסוּק שֶׁכְּתוּב (שם ג) וְאַתְּה כִּי הִזְהַרְתְּ רְשְׁע וְגוֹ׳, בְּנַפְשׁוֹ אֶת הַפְּסוּק שֶׁכְּתוּב (שם ג) וְאַתְּה כִּי הֹזְהַרְתְּ רְשְׁע וְגוֹ׳, וְכְתוּב וְאַתְּה אֶת נַפְשְׁךְּ הִצֵּלְתְ. מִכְּאן שֶׁכְּל מִי שֶׁמַזְהִיר אֶת תַצְּמוֹ, הְרְשָׁע - אַף עַל גַּב שֶׁלֹא קבֵּל מִמֶּנּוּ, הוּא מֵצִיל אֶת עַצְמוֹ, וְעַד כַּמְה יַזְהִיר אוֹתוֹי? עַד שֶׁיַכֶּה וְאוֹתוֹי רְשְׁע נִתְפָּס בְּחֶטְאוֹ. וְעַד כַּמְה יַזְהִיר אוֹתוֹי? עַד שֶׁיַכֶּה אוֹתוֹ, וַהֲרִי פֵּרְשׁוּהְ הַחֲבֵרִים.

יום ה

וּמוֹרַאֲכֶם וְחִתְּכֶם יִהְיֶה. מִפְּאן וּלְהְלְאָה יִהְיֶה לְכֶם דְּמֻיּוֹת בְּנֵי אָדָם, שֶׁהֲרֵי בַּתְּחִלְּה לֹא הִיוּ דְמֻיּוֹת שֶׁל בְּנֵי אָדְם. בֹּא רְאֵה, בַּתְּחִלְּה כְּתוּב (שם ט) בְּצֶלֶם אֱלֹהִים עְשָׂה אֶת הָאָדְם, וְכָתוּב (שם ה) בִּדְמוּת אֱלֹהִים עֲשָׂה אֹתוֹ. בֵּיוָן שֶׁחְטְאוּ, הִשְּׁתַּנְּתְה דְמוּתְם מֵאוֹתָה דְּמוּת עֶלְיוֹנָה, וְהֵם הִתְהַפְּכוּ לִפְחֹד מִלְפְנֵי חַיּוֹת הַשְּׂדֶה.

בַּהַתְּחָלֶה כָּל בְּרִיּוֹת הָעוֹלֶם זְקְפוּ צֵינֵים, וְרָאוּ דְמוּת קְדוֹשְׁה צֶּלְיוֹנָה וְזְעוּ וּפְחֲדוּ מִלְפָנְיוּ. כֵּיוָן שֶׁחְטְאוּ, הִתְהַפְּּכָה דְמוּתְם צֶּלְיוֹנָה וְזְעוּ וּפְחֲדוּ מִלְפָנְיוּ. כֵּיוָן שֶׁחְטְאוּ, הִתְהַפְּּכָה דְמוּתְם בְּצִינֵיהֶם לִּדְמוּת אַחֶרֶת, וְהִתְהַפֵּּךְ שֶׁבְּנֵי אָדֶם זְעִים וּפּוֹחֲדִים לְפְנֵי שְׁאָר הַבְּרִיּוֹת.

בֹא רְאֵה, כָּל אוֹתָם בְּנֵי אָדְם שֶׁלֹּא חוֹטְאִים לְפְנֵי רְבּוֹנְם וְלֹא עֹבְרִים עַל מִצְוֹת הַתּוֹרָה, זִיו דְּמוּתָם לֹא מִשְׁתַּנֶּה מִמַּרְאֵה עוֹבְרִים עַל מִצְוֹת הַתּוֹרָה, זִיו דְמוּתָם לֹא מִשְׁתַּנֶּה מִמַּרְאֵה הַדְּמוּת הָעֶלְיוֹנְה, וְכָל בְּרִיּוֹת הָעוֹלְם זְעִים וּפּוֹחֲדִים לְפְנִיו. הַקְּמוּת שֶׁבְנִי אָדְם עוֹבְרִים עַל דִּבְרֵי הַתּוֹרָה, מִתְחַלֶּפֶּת וּבְּשִׁעָה שֶׁבְּנֵי אָדְם עוֹבְרִים עַל דִּבְרֵי הַתּוֹרָה, מִתְחַלֶּפֶּת

ּדְמוּתָם, וְכֻלָּם מִזְדַּעְזְעִים וּפּוֹחֲדִים מִלִּפְנֵי הַבְּּרִיּוֹת הָאֲחֵרוֹת, מִשׁוּם שֶׁהִתְחַלְּפָה הַדְּמוּת הָעֶלְיוֹנָה וְהָעָבְרָה מֵהֶם, וְאָז שׁוֹלְטִים בָּהֶם חַיּוֹת הַשְּׂדֶה, שֶׁהֲרֵי לֹא רוֹאִים בְּהֶם אוֹתְהּ ּדְמוּת עֶלְיוֹנְה כָּרָאוּי.

Translation In Lashon HaKodesh

ָרָבָר בָּרְכָם אָת רָעַל בָּרְ עַכְשָׁו, בֵּיוָן שֶׁהָעוֹלָם הִתְחַדֵּשׁ בְּמוֹ מִקֹּדֶם, בַּרְכָם אָת הַבְּרָכָה הַזּוֹ וְהִשְּׁלִיט אוֹתָם עַל הַכּּל, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמֵר וְכָל דְּגִי הַיָּם בְּיֶדְכֶם נִתְּנוּ. וַאֲפִלּוּ דְגי הַיָּם. רַבִּי חִיִּיא אָמַר, בְּיֶדְכֶם ָנִתְּנוּ - מִקֹּדֶם לְכֵן. כְּשֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בְּרָא אֶת הְעוֹלְם, מְסַר בִּידֵיהֶם אֶת הַכֹּל, שֶׁכְּתוּב וּרְדוּ בִּדְגַת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁמַיִם וְגוֹ׳.

יום ו

בֹא רָאֵה, כָּל אוֹתָם עֲמָקִים נִסְתָּרִים שֶׁיוֹצְאִים מִתּוֹךְ מַחֲשְׁבְה וְקוֹל לוֹקַתַ אוֹתָם, לֹא מִתְגַּלִּים עַד שֶׁדִּבּוּר מְגַלֶּה אוֹתָם. מָה הַדְּבָר? הַיִנוּ דְבּוּר.

ָרָגָה הַדִּבּוּר נִקְרָא שַׁבָּת, וּבִגְלַל שָׁשַׁבָּת נִקְרָא דִּבּוּר, דִּבּוּר שֶׁל חֹל אֲסוּר בְּשַׁבְּת. וַוְכָךְ הָיָה עוֹשֶׂה רַבִּי שִׁמְעוֹן, כְּשֶׁהָיָה רוֹאֶה אֶת אִמּוֹ שָׁהָיָתָה מְדַבֶּבֶרת, הָיָה אוֹמֵר לָהּ: אִמָּא, שִׁתְקִי. שַׁבָּת הַיּוֹם וְאָסוּר.] בְּגְלַל שָׁדְּבוּר ָזֶה צָרִיךְּ לִשְׁלֹט וְלֹא אַחֵר. וְדִבּוּר זֶה שֶׁהוּא בָּא מִצַד הַחֹשֶׁךְ, מְגַלֶּה עֲמֶקּוֹת מִתּוֹכוֹ. וּמַשְׁמְע מִנִּי חֹשֶׁךְ, אוֹתוֹ שֶׁבָּא מִצַּד הַחֹשֶׁךְ, שֶׁכְּתוּב מִנִּי דַּוְקָא.

יום שבת

בְּיוֹם הַשַּׁבָּת, בַּסְעוּדְה הַשְּׁנִיָּה כְּתוּב אָז תִּתְעַנֵּג עַל ה׳. עַל ה׳ וַדַּאי. שָׁאוֹתְהּ שְׁעָה נִגְלֶה הָעַתִּיק הַקְּדוֹשׁ, וְכָל הְעוֹלְמוֹת בְּשִׁמְחָה, וְהַשְּׁלֵמוּת וְהַחֶּדְוָה שֶׁל הְעַתִּיק אָנוּ עוֹשִׁים, וְזוֹהִי פְּשִׂמְחָה, וְהַשְּׁלֵמוּת וְהַחֶּדְוָה שֶׁל הְעַתִּיק אָנוּ עוֹשִׁים, וְזוֹהִי סְעוּדְתוֹ וַדַּאי.

בַּסְעוּדְה הַשְּׁלִישִׁית שֶׁל שַׁבְּת בְּתוּב וְהַאֲכַלְתִּיךְ נַחֲלֵת יַעֲקֹב אְבִיךְ. זוֹהִי הַסְּעוּדְה שֶׁל זְעֵיר אַנְפִּין שֶׁהוּא בִּשְׁלֵמוּת. וְכָל שֵׁשֶׁת הַיְּמִים מֵאוֹתָה שְׁלֵמוּת מִתְבְּרְכִים. וְצָרִיךְ אָדְם לִשְׁמֹחַ שֵׁשֶׁת הַיְּמִים מֵאוֹתָה שְׁלֵמוּת מִתְבְּרְכִים. וְצָרִיךְ אָדְם לִשְׁמֹחַ בִּסְעוּדְוֹת הַלְּלוּ, שֶׁהֵן סְעוּדוֹת הְאֱמוּנְה הְעֶּמוּנְה הִיא בִּסְעוּדוֹת הַלְּלוּ, שֶׁהְאֵמוּנְה הְעֶלְיוֹנְה הִיא הַשְּׁלֵמְה שֶׁל זָרַע קְדוֹשׁ שֶׁל יִשְׂרָאֵל, שֶׁהְאֵמוּנְה הְעֶלְיוֹנְה הִיא שֶׁלְבִים וְלֹא שֶׁל עַמִּים עוֹבְדֵי עֲבוֹדַת כּוֹכְבִים וּמַזְּלוֹת. וּמִשׁוּם בְּּרָ אְמַר, (שמות לא) בִּינִי וּבִין בְּנִי יִשְׂרָאֵל.

בֹא וּרְאֵה, בַּסְעוּדוֹת הַלְּלוּ נוֹדְעִים יִשְׂרְאֵל שֶׁהֵם בְּנֵי הַמֶּלֶּךְ וְשֶׁהֵם בְּנֵי הָאֱמוּנְה, וּמִי שֶׁפּוֹגם סְעוּדְה וְשֶׁהֵם מֵהִיכַל הַמֶּלֶךְ וְשֶׁהֵם בְּנֵי הָאֱמוּנְה, וּמִי שֶׁפּוֹגם סְעוּדְה אַחַת מֵהֶם, מַרְאֶה פְּגָם לְמַעְלָה, וּמַרְאֶה אֶת עַצְמוֹ שֶׁאֵינוֹ מִבְּנֵי הִכַל הַמֶּלֶךְ, וְשָׁאֵינוֹ מִזֶּרַע קְדוֹשׁ הַמֶּלֶךְ הָעֶלְיוֹן, שָׁאֵינוֹ מִבְּנֵי הִיכַל הַמֶּלֶךְ, וְשָׁאֵינוֹ מִזֶּרַע קְדוֹשׁ שָׁל יִשְׂרְאֵל, וְנוֹתְנִים עְלְיו חֹמֶר שֶׁל שְׁלשְׁה דְבְרִים - דִּין הַגִּיהִנֹם וְכוּי׳.

55

וּבֹא רָאַה, בְּכָל שְׁאָר הַוְּמַנִּים וְהַחַגִּים צָרִיךְ אָדָם לִשְׂמֹחַ ּ- וּלְשַׂמֵּחַ אֶת הָעֲנִיִּים, וְאִם הוּא שָׂמֵחַ לְבַדּוֹ וְלֹא נוֹתֵן לַעֲנִיִּים עָנְשׁוֹ רַב, שֶּׁהֲרֵי לְבַדּוֹ שָּׁמֵחַ, וְלֹא נוֹתֵן שִׂמְחָה לְאַחֵר. עָלְיו בְּתוּב (מלאכי ב) וְזֵרִיתִי פֶּרֶשׁ עַל פְּנֵיכֶם פֶּרֶשׁ חַגֵּיכֶם. וְאָם הוּא שְׁמֵחַ בְּשַׁבָּת, אַף עַל גַּב שֶׁלֹּא נוֹתֵן לְאַחֵר - לֹא נוֹתְנִים עָלְיו עֹנֶשׁ כְּבִשְּׁאָר הַזְּמַנִּים וְהַחַגִּים, שֶׁכְּתוּב פֶּּרֶשׁ חַגִּיכֶם. אָמַר פֶּרֶשׁ חַגַּיכֶם, וְלֹא פֶּּרֶשׁ שַׁבַּחְכֶם. וְכְתוּב (ישעיה א) חְדְשֵׁיכֶם ּוֹמוֹעֲדֵיכֶם שְׂנָאָה נַפְּשִׁי. וְאִלּוּ שַׁבָּת לֹא אָמַר.

וּמְשׁוּם כָּךְ כָּתוּב בֵּינִי וּבֵין בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. וּמִשׁוּם שֶׁכְּל הְאֱמוּנְה ָנִמְצֵאת בְּשַׁבָּת, נוֹתְנִים לָאָדָם נְשָׁמָה אַחֶרֶת, נְשָׁמָה עֶּלְיוֹנָה, ּנְשָׁמָה שֶׁכָּל הַשְּׁלֵמוּת בָּה, כְּדֻגְמַת הָעוֹלֶם הַבָּא. וּמִשׁוּם כְּךְ נִקְרֵאת שַׁבָּת. מַה זֶּה שַׁבָּת? שֵׁם שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, שֵׁם שָׁהוּא שָׁלֵם מִכְּל צְדְדִיוּ.

אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, וַדַּאי כָּדְ הוּא. אוֹי לְאָדָם שֶׁלֹא מַשְׁלִים אֶת שִּׁמְחַה הַפֶּּלֶךְ הַקָּדוֹשׁ. וּמַהִי שִּׁמְחָתוֹ? אֵלּוּ שְׁלֹשׁ הַסְּעוּדוֹת שֶׁל הָאֶמוּנָה, סְעוּדוֹת שֶׁאַבְרָהָם יִצְחָק וְיַעֲקֹב כְּלוּלִים בָּהֶם, וְכֻלְּם שִּׁמְחָה עַל שִּׁמְחָה, אֱמוּנָה שְׁלֵמָה מִכָּל צְדְדִיוּ.

שָׁנִינוּ, בַּיּוֹם הַזֶּה מִתְצַשְּׁרִים הָאָבוֹת, וְכָל הַבְּנִים יוֹנְקִים, מַה שֶּׁאֵין כֵּן בְּכָל שְׁאָר הַחַגִּים וְהַוְּמַנִּים. בַּיּוֹם הַוֶּה רִשְׁצֵי הַגֵּיהִנֹם נָחִים. בַּיּוֹם הַזֶּה כָּל הַדִּינִים נִכְפִּים וְלֹא מִתְעוֹרְרִים בְּעוֹלְם. בַּיום הַזֶּה הַתּוֹרָה מִתְעַטֶּרֶת בַּעֲטְרוֹת שְׁלֵמוֹת.

## Tefillah for After Learning the Zohar (to be said with deep concentration)

יְּהִי רְצוֹן מִלְּפָנֶיךָ ה' אֱלֹקִי וֵאלֹקִי אֲבֹתֵי שֶׁיִתְקַיֵּם בָּנוּ עַתָּה מִקְרָא שֶׁבָּתוּב "וָאָשִׁים דְּבָרִי בְּפִידְ וּבְצֵל יָדִי בִּפִּיתְה לְנְטִע שָׁמֵיִם וְלִיסֹד אֶרֶץ", לְהַעֲלוֹת לְרוֹמֵם וּלְתַקֵּן הֲרִיסוֹת וְחֻרְבּוֹת הַשְּׁכִינָה הַקְּּרוֹשֶׁה לְקִשׁׁיִם וּפּוּרְפִירָא עָלָאָה וּלְאַרְמוֹן שֶׁעַל מְכוֹנוֹ וֵשֵׁב לְהַחֲזִיר עֲטָרָה לְיוֹשְׁנָה הַשְּׁכִינָה הַקְּרוֹשׁ וּפִוּרְפִירָא עַלָּאָה וּלְאַבְּרמוֹן שֶׁעַל מְכוֹנוֹ וֵשֵׁב לְהַחֲזִיר עֲטָרָה לְיוֹשְׁנָה וְמִיּבְעָת הַיְּמִים". וּזְכוֹת הָרַשְׁבִּ" הַפְּלְוֹשׁ וּבְנוֹ רַבִּי אֶלְעָזָר, וְיוֹתָם בָּן עָזִיְהוּ, יַעֲמוֹד לְנוּ בְּמִוֹ שִׁבְעָת הַיְּמִים". וּזְכוֹת הָרַשְׁבִּ" הַבְּקוֹשׁ וּבְנוֹ רַבִּי אֶלְעָזָר, וְיוֹתָם בָּן עָזִיְהוּ, יַעְמוֹד לְנוּ לְתַקֵּן הְעוֹלְם מִיוֹם שֶׁנְבְרָא עַד סוֹפּוֹ בִּרְצוֹנוֹ וְכִרְצוֹן יֵרְאִיוֹ. וּבְיְכוֹת תְנִינוּ שְׁכִינִת עוֹיָנוּ בִּמְהַרָה בְּיִבְיתוֹ הַבְּנוֹ מִבְּלִה שְׁכִינַת עוֹיֵנוּ בְּמְבֹרָה בְּיָבִית יְהִי אוֹר", וַיִּיְרַח עָלֵינוּ אוֹר ה', בִּיוֹם הַהוּא יִהְיָה ה' וִישׁוּעָתָה יְהִי אוֹר", וַיִּלְרח עָלֵינוּ אוֹר ה', בִּיוֹם הַהוּא יִהְים וִים בְּנוֹ מִקְרָא שֶׁבְּתוֹּב "וִיאׁמֶר אֱלְּלִים יְהִי אוֹר", וַיִּיְרַח עָלֵינוּ אוֹר ה', בַּיוֹם הַהוּא יִרְה הָּוֹשְׁתִּב בְּנוֹ מִבְּלָת בְּיִבְים וְיִשׁוּ עָּבָר הַ יִּים חִיִּם וֹשִׁל בָּיִי חַיִּים וְשָׁע לִבְּי מִיִּם וֹעָב. מִוֹים וְשָׁבְר חִים הִים וֹיִשִּאל זִיעד. (נְשָּׁת בְּיִבְים הִשִּׁם בְּנִבֹים הִיִם הִים הִים וִישִּל בִּיִים הִים וִישִּוֹ בְּעָב.

May it find favor before you Hashem my G-d and G-d of my forefathers, that what is written in the Torah should be fulfilled upon us now: "And I have put my words in your mouth and I have covered you with the shadow of my hand," to elevate, to lift up high, and to fix the destruction and ruins of the Shechina HaKedosha, to the adornment and upper curtain, and to the palace which sits on its foundation, to return the crown to its ancient glory and to fulfill for us what is written in the Torah: "And the light of the moon will be like the light of the sun and the light of the sun will be sevenfold the light of the seven days." And the merit of the Rashbi HaKadosh and his son Rebbi Elazar, and Yotam ben Uziahu, to stand us up to fix the world from the day it was created until its end, according to His will and according to the ones who are in awe of Him. And in the merit of us being involved with this wisdom, bring the final redemption through it, and sprout salvation quickly, for the elevation of our powerful Shechina, quickly in our days. And to fulfill what is written in the Torah: "Elokim said, 'There is light.'" And the light of Hashem will shine on us. "On that day, Hashem will be One and His name will be one." Amen, netzach, sela, va'ed.

מוֹדָה אֲנִי לְפָנֵיךּ הַשֵּׁם אֱלוֹקִי וֵאלֹקֵי אֲבוֹתַי שֶׁוּבִּיתָנִי לְלְמוֹד וְלַהֲגוֹת בְּסֵפֶּר הַקְּדוֹשׁ הַזֶּה זִיהַרָה עִילַאָה, וּזְכוּת הַתְּנַאִים הַקּדוֹשִׁים שֵׁלַמַדְנוּ תּוֹרַתַם יַעַמוֹד לַנוּ וּלְזַרְעֵנוּ וְנִזְכֵּה להבטחת הנביא (ישַעה נט, כ-כא) ובא לציון גואל ולשבי פשע ביעקב נאם ה'. ואני זאת בריתי אותם אַמַר יָהוָה רוּחִי אֵשֶׁר עַלֵיךְ וּדָבַרִי אֵשֶׁר שַׂמְתִּי בָּפִיךְ לֹא יַמוּשׁוּ מִפִּיךְ וּמִפִּי זַרעַךְ וּמְפִּי זַרע זַרעַך אָמַר ה' מֵעַתַּה וִעַד עוֹלֶם. וִיִּתְקַיִים בָּנוּ הַנְּבוּאָה (יִשַׁעְיָה נא, טוֹ) וַאָשִים דְּבָרִי בְּפִיךְ וּבְצֵל יָדִי כִּפִיתִידְּ לְנָטֹעֵ שָׁמַיִם וְלִיסֹד אָרֵץ וְלֵאמֹר לְצִיוֹן עַמִי אָתַּה. וּבִּרבַת משׁה רַעַיָא מְהֵימְנָא תָּתְגַלֵּה בִּמְהַרָה דִּידָן, ה' בַּדָד יַנְחֵנוּ וְאֵין עִפוֹ אֵל נֵכֶר, יָרְאוּ עֵינִינוּ וְיִשְׁמַח לְבֵּנוּ וְתָגֵל נַפְשֵׁנוּ בישועתד באמת באמר לציון מלך אלקיד, ברוד ה' לעולם אמן ואמן. (סוֹד ה')

Tefillah for After Learning

I am thankful before you, Hashem my G-d and G-d of my forefathers, that I merited to learn and to meditate in this sefer hakadosh, the highest splendor. And may the merit of the Tannaim HaKedoshim, who taught us their Torah, stand us and our offspring up, and that we will merit the promise of the prophet (Yeshaya 59:20-21): "'And a redeemer will come to Tzion, and for those who do teshuvah from willful sin,' says Hashem. 'And for me, this is my brit with them,' said Hashem, 'my ruach that is upon you, and my words that I have placed in your mouth will not be taken out from your mouth, from the mouth of your offspring, and from the mouth of the offspring of your offspring,' said Hashem, 'from now until forever." And He will fulfill for us the prophesy (Yeshaya 51:16): "And I have put my words in your mouth and I have covered you with the shadow of my hand, that I should plant the heavens and lay the foundations of the earth, and to say to Tzion, 'You are my people.'" And the bracha of Moshe, the faithful shepherd, will be revealed quickly to us, "Hashem alone will give us rest and a strange g-d will not be with him. Our eyes will see and our hearts will be joyous, and our souls will exult with your salvation, in truth, with saying, 'For Tzion, your G-d reigned." Blessed is Hashem forever, amen, amen.

אָלהינוּ ואלהֵי אָבוֹתִינוּ מֶלֶךְ רַחֲמָן רַחֵם עָלֵינוּ טוֹב וּמֵמִיב הִדְּרֶשׁ לְנוּ. שוּבְה אֵלִינוּ בַּהְמוֹן רַחֲמִן בַּתְּמִיךְ בְּנִינוּ מִוֹב וּמֵמִיב הִדְּרֶשׁ לְנוּ. שוּבְה אֵלִינוּ בַּהְמוֹן רַחֲמֶיךְ בִּגְלַל אָבוֹת שֶׁעֲשוּ רְצוֹנֶךְ. בְּנִה בִיתְדּ בְּבַתְּחִלְּה וְכוֹנֵן מְקְדֵּשְׁדּ עַל מְכוֹנוֹ. וְהַשֵּׁב וּהְשֵׁב בֹּהְנִים לַעֲבוֹדְתָם וּלְוִיִם לְדוּכְנָם לְשִׁירֶם וּלְוִמְרָם. וְהְשֵׁב וִהְשֵׁרְאֵל לְנְוִיהָם וּמְלָאָה הָאָרָץ דֵּעָה אֶת ה׳ לְיֵרְאָה וּלְאַהְבָּה אֶת שִׁמְדְּ הַגָּבוֹר הַגִּבּוֹר הַגִּבּוֹר וְהַנּוֹרָא אָמֵן בֵּן יְהִי רְצוֹן.

**Our G-d** and G-d of our fathers, Compassionate King, have compassion on us. The Good and the Bestower of Good, seek us out. Return to us through Your abundant compassion because of our fathers who did Your will. Build Your house like in the beginning and establish your Holy Dwelling upon its place. And show us its construction and make us joyous in its repair. And return the Kohanim to their service and the Leviim to their posts, to their songs and their music. And return Israel to their abode. And the earth will be filled with the knowledge of Hashem to have awe and love of Your great, strong, and awesome name. Amen, this should be Your will.

## The Power Of An Hour: Making Time To Learn The Zohar

"There is a great obligation, and subsequently a great reward, for studying the Kabbalah. For study of the Zohar builds worlds, and if an individual is able to learn and understand the commentary of just one ma'amar, he will complete a tikun Above in a single hour – what he would otherwise accomplish only in an entire year of learning p'shat." (Kisei Melech - Tikunei Zohar, 43)

"And for someone who is not well versed in the Kabbalah, and does not understand it, the study of the Holy Zohar, even by simply reading the text, carries the same value as if he studied the text in depth." (Kaf HaChaim, 155)

The above comes to teach us that if an individual learns Zohar for even one hour, and even if he only recites the text, it is as if he studied the revealed Torah for an entire year. And when he learns the Zohar with joy, he increases his merits by a thousand, as is written, "When a person studies with joy, it is a thousand times more valuable then one who does not study with joy." (Orchot Tzaddikim, Gate of Joy)

As well, Rabbeinu Yosef Chaim, zt"l wrote, "One hour of Torah study on Shabbat is worth one thousand hours of Torah studies on a weekday." (Ben Ish Chai, Parshat Shemos, second year)

How can one hour of study of the Holy Zohar on the holy Shabbat be equal to a million years of learning the p'shat on a weekday? Let us make the calculation: One hour of study of the Zohar equals an entire year of studying p'shat, and on Shabbat multiply that by 1000, and if the learning is done with joy, then multiply by another 1000. The final total value of the learning is one million years, for only one hour of learning!

"And one should conduct himself in the following manner [learning according to the parshiot of the Torah] so that he will be able to complete the Zohar HaKadosh and the Zohar Chadash and the Tikkunim every year. But if one learns according to the order of the parshiot, sometimes he will find that it will take three or four weeks to finish some long parshiot. Therefore it is proper to fix the study of the Zohar and the Tikkunim so that he will complete around three pages every day, so that he will be able to complete all of the Zohar and the Tikkunim in one year's time. After completing the three daily pages he will learn the books of the Mekubalim so that he will also be able to complete the study of the sifrei haMekubalim. However, he will be careful to complete the study of the Zohar HaKadosh and the Tikkunim every year as we mentioned before, and in this manner he will conduct himself all the days of his life."

- Yesod v'Shoresh haAvoda, Shaarei haShishi - Shaar HaNitzotz

"Question: Is a Baal Teshuvah permitted to occupy himself with the study of the Sefer HaZohar? Can he not repair his neshama with the study of nigla [the revealed part of the Torah]?

**Answer:** A Baal Teshuvah needs to occupy himself very much with the revealed aspects of the Torah and mainly with the halachot in order to know the way he has to travel and the actions he is required to perform, until he will be proficient in the laws of the Torah, in particular the sections dealing with everyday conduct, specifically the section Orach Chaim of the Shulchan Aruch, as the Chafetz Chaim writes in his introduction to the Mishna Berura. The Baal Teshuva has a great level as it is written: 'In the place where Baalei Teshuvah stand, Complete Tzaddikim cannot stand there.' It is fitting for him to study the Sefer HaZohar, and especially the selections of the Zohar that appear in the Chok L'Yisrael, in order to purify his soul. And how good and comely it will be if this Baal Teshuvah will come to the level of bringing merit to other Jews and will awaken other Baalei Teshuvah to occupy themselves with the study of the Halacha and the Sefer HaZohar, and in this way the teshuvah of these Jews will be accepted by the Holy One Blessed be He."

- Sefer Tikkun Olam

## - Rebbi Shimon Bar Yochai's Promises -

(Zohar, Parashat Terumah, daf 128)

"R' Shimon Bar Yochai says: I call out the heavens and earth to testify for me, that any person who gives merit to the public by spreading the knowledge of the Zohar HaKadosh will be compensated with three rewards which not everyone merits to receive"

- **1.** He will help conquer the powers of the Yetzer HaRa (the Malchut HaResha) and strengthen the powers of the Yetzer Tov in the world.
- **2.** He causes Hashem to become exalted and gratified even while in exile.
- **3.** He supports the entire universe, protects it from calamities, and increases peace in the world. ("If not for my Torah being studied day and night, the laws of heaven and earth will cease to exist.")

R' Shimon promises that anyone who gives merit to others in the learning of the Zohar HaKadosh will be rewarded with the following brachot:

- **1.** He will merit to live and see grandchildren.
- **2.** He will merit riches in this world.
- **3.** He will merit a portion in Olam HaBa.
- **4.** No one will able to cause him harm or evil.
- **5.** He has the privilege to enter all twelve gates of Gan Eden without exception.
- **6.** Hashem will shower success and blessing upon him and all of his descendants forever.
- 7. Rebbi Shimon Bar Yochai himself will testify about his merits in front of Hashem on his behalf.
- **8.** Hashem will bless him with the same brachot as Avraham Avinu because he also brought people closer to Hashem. (mida k'neged mida).
- **9.** In Olam HaBa, Hashem will call out to the four camps of the ministering angels to accompany him to seventy hidden worlds.









"We will see its building and we will rejoice in its establishment."









